

مذاهب و مذاهب

# فلسفه وجودیون

تألیف

فوارد کامل عبدالعزیز



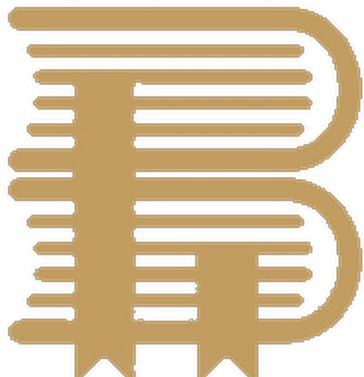


مذاهب وشخصيات

# فلاسفة وجوديون

تأليف  
فراد كارل عبّار العزّيز  
ALEXANDRINA III

شبكة كتب الشيعة



shiabooks.net  
mktba.net رابط بديل



## مقدمة

يختلط من يعتقد أن هناك مذهبًا قائماً بنائه يسمى «الوجودية»، إذ لا وجود لغير «وجوديات» مختلفة تشتت في بعض المعاصر، وتسمى باسماء الفلاسفة الذين ابتدعوها. فهناك وجودية «كير كجورد» وجودية «نيتشه» وجودية «هيدجر» وجودية «يسبرز» وجودية «مارسيل»... إلى آخر هؤلاء الفلاسفة الذين ابتعدوا عن «الوجود» بمعنى أو باخر محور تفكيرهم ومدار تأملهم وعصب تحليلهم.

ومن هؤلاء الفلاسفة من يذهب إلى القول بأن «الوجودية» معرفة هي في الواقع قضاء مبرم على الوجود، لأنها كلمة عامة مجردة تحمل طابع المذهب. ولقد قامت فلسفة الوجود أصلًا للقضاء على المذهب (système) في الفكر الفلسفى ورفعت منه البداية لواء الثورة على كل تعليم وتجريد.

ويختلط أيضًا من يظن أن الفلسفات الوجودية قد ظهرت بين يوم وليلة، وأنها بدعة شيطانية كغيرها من البدع لا تثبت أن تنشر ويتحدى الناس بأمرها لما فيها من غرابة وطراوة وخروج على المألوف دون أن تكون لها مقدمات سابقة أو تمهد طويلاً، أو منابع قديمة. والواقع أن التفكير الوجودي حلقة من سلسلة التفكير الإنساني سبقته حلقات أخرى ومهدت لقيامه عوامل ومقدمات كثيرة.

ومن المؤرخين من يلتمس أصول الفكر الوجودي في التورا والإنجيل، فالأنبياء الذين كانوا شهوداً على أفكارهم والذين حيوا مقيدتهم واعتقدوا حياتهم، هؤلاء جميعاً وجوديون وإن لم يكونوا فلاسفة، بل إنهم وجوديون لأنهم لم يتفلسفوا ولم يحاولوا أثبات شيء عن طريق البرهان العقلي والقياس المنطقي، حتى وجود الله نفسه لم يحرصوا على أثباته بالأدلة والأقىسة المنطقية. فماذا فعلوا أذن؟ لقد حملوا إلى الإنسانية مجموعة من الحقائق العينية التاريخية التي تدور كلها حول أصل الإنسان وحاضره ومصيره... وبالاختصار لقد حملوا إلى الإنسانية «رسالة» معينة هي الاتصال بالله اتصالاً شخصياً مباشراً في محاولة للخلاص وليس في هذا كله تصورات مجردة أو معرفة خالصة أو منهج عقلي.

وقبل هؤلاء الأنبياء كان سocrates الفيلسوف اليوناني الذي ظل طوال حياته يحاور الناس في الأسواق حول معانٍ تمس حياتهم في الصميم والذي جعل لنفسه شعاراً هذه الكلمة الحية النابضة «أعرف نفسك بنفسك»، ثم تلاه الفلاسفة الرواقيون الذين حسّاوا السبيطة على نفوسهم عن طريق كبح شهواتهم ورياضتها والتحكم في نهاية الأمر

في مصادرهم ، واننا لنجده عند «القديس أغسطين» وهو من آباء الكنيسة المسيحية عناصر يمكن أن تعد بدورها وجودية مثل العبارة التي انخدعا شعراً حينما بناجي الله بقوله «أن أعرف نفسي وأن أعرفك» أو حينما يقول «تظل آفئتنا قلقة حتى تستريح في الله» وهذه العبارة تلخص كتاب «الاعترافات» الذي ألفه القديس أغسطين لوصف السبيل الشاق الذي أفضى به إلى الله ، فالقلق هو الدافع والمحرك الأول في هذا الطريق الالهي الطويل ، كما أنه يعبر عن أعمق حالات الطبيعة الإنسانية وهي حالة الشقاء البالغ التي يستشعرها أنسان ضال لم يهتد بعد إلى الله . وهذه نسمة عنفها الفلسفه الوجوديون جميرا دون استثناء وتعنى بها نسمة «القلق» .

ونستطيع ان نلمح في «باسكارا» و «بلوندل» الفرنسيين تابعين لهذا الفكر الأغسطيني ، وأصلين مبادرين للحركة الوجودية في فرنسا ؛ فكلاهما حاول الكشف عن طبيعة الإنسان وعن سر وجوده ، وكلاهما كان يعتقد أننا رغم وجودنا في هذا العالم دون ارادته منا مسئولون عن مصائرنا ، واننا جميعا نبحث عن السعادة دون أن نعثر عليها حتى يتلقفنا الموت ، وكلاهما كان يبحث عن معنى «الوجود الإنساني» .

ولكن ما هي العناصر المشتركة والسمات العامة التي يجعلنا نضم عددا من المفكرين داخل إطار واحد « هو إطار الفلسفه الوجوديائين » ؟ والمشكلة في صورة أوضح هي : كيف نميز الفيلسوف الوجودي عن غيره من الفلسفه ؟

اننا نجد عامه أن تاريخ الفكر يتارجح بين تيارين مظيمين : أحدهما يرى أن العقل الإنساني قادر على تفسير كل شيء ، وأنه يستطيع اخضاع الظواهر جميعا لنطاق قاس لا يرحم ، وإلى هذا التيار تنتمي المذهب العقليه *systèmes rationnels* والمثل الأعلى لهذه المذهب هو العلم الرياضي أو المنطق ، فتحاول هذه المذهب أن تستنبط قضاياها من مقدمات ثابتة ، وأن يسلمها الاستنتاج إلى استنتاج غيره ، وهكذا إلى ما لا نهاية ، وهي تبتعد في هذه الحركة قدر الامكان عن المؤثرات الشخصية والعوامل الذاتية والميزات الفردية .

أما التيار الآخر فعلى العكس من ذلك ، يتهم قدرة العقل على هذا التفسير الشامل ، ويرتبط بالتجربة وحدها محاولا تسجيلها ووصفها كما هي في أمانة ودقة ، وإلى هذا التيار تنتمي المذهب التجريبية *Les systèmes empiriques* وبين هذين التيارين مذهب تأخذ من هذا وذلك بنسبه قل أو كثر .

وليس من شك أن هذين الاتجاهين يشبعان كوابن الطبيعة الإنسانية إلى حد كبير ، وكلنا يحاول في لحظات تأمله الفكرى أن يجد تفسيرا معقولا لهذا الخليط غير المتجانس من التجارب المتباعدة المتنافرة ، وقد يهتدى في هذه المحاولة إلى تفسير أو آخر ، وإن أعجزته الميالة وضاقت به السبيل ، اكتفى بالتجربة الراهنة واستسلام للواقع ، وقنع في نهاية الأمر بالنظر إلى الظواهر يتلو بعضها بعضا كالشريط السينمائى

دون محاولة للتعليق أو التحليل . ومن الناس من يحرص على اعتناق مذهب من المذاهب رغم ما يقدمه الواقع من دحض لهذا المذهب وذلك لما يمنجه الاهتداء الى مذهب - ايا كان - من استقرار وطمأنينة وراحة بال .

وقد نشأت الفلسفات الوجودية في العصر الحديث كرد فعل عنيف ضد المذاهب العقلية بوجه عام ، ومذهب «هيجل» بوجه خاص، وهو المذهب الذي تصل فيه النزعة العقلية الى ذروتها ، وتتحذأ اكمل صورة لها في تاريخ الفكر الانساني ، وهذه الثورة على «هيجل» هي القاسم المشترك الاعظم بين الفلسفه الوجوديين بحيث نستطيع أن نحدد السمات الوجودية العامة ابتداء من هذه الثورة على «هيجل» . فلا بد اذن من فكرة عابرة عن مذهب «هيجل» .

ورث «هيجل» عن «أفلاطون» و «أسبينوزا» رغبة قوية في البحث عن ماهية الاشياء او عما هو ثابت خالد دائم في الوجود ، والوصول الى حقيقة شاملة صالحة لكل زمان ومكان ، والارتفاع فوق كل تحول وصيرورة في الكون متواصلا في هذا الارتفاع بالعقل وحده . وكان «هيجل» يعتقد اعتقادا جازما في وجود عقل مطلق ، وأن كل ما في الوجود يرتبط ارتباطا منطقيا ، فكل فكرة من أفكارنا وكل لحة من مشاعرنا لا معنى لها الا لأنها ترتبط بشخصياتنا ، وهذه لا معنى لها الا في داخل الدولة ، والدولة لا معنى لها اذا لم تتحذ وضعاها الخاص بها داخل اطار التاريخ الانساني ، والتاريخ الانساني ليس له معنى الا داخل اطار الفكر المطلق او الله كما يتصوره « هيجل » ، وعلى ذلك لا نستطيع أن نفهم شيئا مما يختليج في نفوسنا الا بالرجوع الى هذه الاطارات جميعا ، والتي يحتوى بعضها البعض الآخر . فمن الفكرة العابرة الى الشخصية الفردية الى المجتمع والدولة والنوع الانساني وأخيرا الى الروح المطلقة او الله .

وعلى هذه الفلسفة ثار « كيركجورد » ثار ثورة عنيفة فأقام الذاتية « subjectivité » مكان الموضوعية « objectivité » ومعنى « الذاتية » عند كيركجورد أنها نستطيع بقوة العاطفة وقوه الشهوة في الوصول الى حقيقة وجودنا أن نصل الى هذه الحقيقة . « وكيركجورد » يرفض أن يكون فقرة في نسق عام شامل للوجود ، فيقول ردا على هيجل « تستطيع أن تقول كل ما تريده ، ولكنني لست مرحلة منطقية في مذهبك ، أنا موجود ، وأنا حر ، وأنا فرد ولست تصورا ، ولا تستطيع إية فكرة مجردة أن تعبّر عن شخصيتي وأن « تعرف ما بي . وحاضر بي » . وعلى الأخضر مستقبل ، وأن تستند امكانياتي ... ولا يستطيع أى قياس ان يفسرني أنا او حياتي او الاختيارات التي أقوم بها ، او أن تغفل مولدي ومماتي ، ومن ثم فإن أفضل ما تفعله الفلسفه هو ، أن تدفع أدعاءاتها المجنونة لتفسير العالم تفسيرا معقولا ، وأن تركز اهتمامها على الانسان ، فتصبح الوجود الانساني كما هو .. هذا وحده هو المهم أما الباقي فعبث » .

ـ فإذا أردنا اذن أن نضع أيدينا على عنصر مشترك في الفلسفات

الوجودية لم نجد في بداية الامر غير عناصر سلبية هي : رفض كل فكر موضوعي منطقى مجرد ، ورفض لكل منصب عقل يرمى الى تفسير الكون تفسيرا شاملا .

أما من الناحية الإيجابية فاننا نجد من العسر علينا حقاً أن نقدم «للوحدوية» تعريفاً مائعاً جامعاً كما يقول المناطقة .. فهل الوحدوية نزعه إلى تأليف فلسفة «ذاتية» كما رأينا ذلك عند كيركجورد ؟ ولكن، أين نضع فلسفة هييدجر وسارتون من هذه النزعة ؟ أن «بروديائيف» و «يسبرز» وهما فيلسوفان وجوديان يتهمان «هييدجر» و «سارتون» بأنهما يحاولان إنشاء «علم للوجود» *«Ontologie»* وبذلك يصبح الوجود موضوعاً للتفكير ، وهو ما تأباه الفلسفة الوحدوية كل الأباء .

هل الفلسفة الوجودية نزعة تخل من الوجود الانسان محورا للدراسة والبحث ؟ ليس من شك أن الفلسفة جمبا اتخذوا من الانسان موضوعا للدراسة والبحث ، ولكن هل يكفي هسدا لكي يكون الفيلسوف وجوديا ؟

الاختلاف بين الفلسفة القديمة والفلسفة الوجودية هو أن الإنسان في الأولى موضوع علم ، بينما نجده في الأخرى موضوع تجربة . ونقطة البداية في الفلسفات الوجودية هي دائمًا التجربة الصينية الحية التي يعانيها الإنسان مباشرة بينما قد يكون في الفلسفات الأخرى نهاية البحث بعد تمهيد طويلاً، في البحث عن الله أو الوجود أو الكون أو المجتمع أو توافق الحياة والطبيعة . . . . النع \*

وفضلاً عن ذلك فإن الفلسفة الوجودية تحاول أن تعرّض سياق تفكيرها في جوهر الأصول النابض بالحياة ، ولهذا كانت الروايات والسرحيات واليوميات التي كتبها فلاسفة الوجوديون أبلغ تعبير عن الفكر الوجودي .

نستطيع اذن ان نسمى « فلسفة وجودية » كل مجهود بهذه الفكرة العيني الوصفى ليجعل من الانسان محورا له ، في مقابل التفكير المجرد الذى يتسلل وفقا للمنطق ويؤلف نسقا من الافكار يشمل الكون كله في تفسير متلازم ، واذا أردنا الدقة نقول ان التفكير المجرد يهتم بالانسان كعنصر من عناصر الكون ، وان ينظر اليه من وجهة نظر موضوعية صرفة ، بينما يرتبط الفكر الوجودى ارتباطا أساسيا ورئيسيا بالانسان محاولا الكشف عن سره من وجهة نظر ذاتية صرفة ويافتواه فردا له وجوده الخاص .

فهناك اذن اتفاق بين الفلسفات الوجودية من ناحية الموضوع وهذا الموضوع هو الوجود الانساني في واقعه العيني الملموس ، واتفاق آخر من ناحية النتاج وهو التجربة المباشرة التي تستحصل الى وصف تحليلي .

غير أنها نستطيع أن نقسم الفلسفات الوجودية إلى تيارين متعارضين داخل جنس واحد فنقول أن هناك وجودية مؤمنة ووجودية ملحدة وممكلاً الاختلاف هنا هو موقف الفيلسوف الوجودي تعاه الله .

الموقف الأول يضع الإنسان في علاقة مباشرة مع الله . ويتخذ هذا الموقف كل من « كير كجورد » و « يسبيرز » و « مارسل » ، والموقف الثاني يرى الإنسان وحده في عزلة تامة ، ويتخذ هذا الموقف « نيتشه » و « هيدجر » و « سارتر » .

ولكننا نستطيع من وجهة أخرى أن نرى في الفلسفات الوجودية تيارين متعارضين تقريبا ، وهذا هو التقسيم الذي نرضاه لأنه أعمق في الخلاف وأبعد في التباين .

أما التيار الأول فيمثله « كير كجورد » و « يسبيرز » ، ويعتقد كلاهما أن التحليل الوجودي لا يقودنا إلى حقيقة كافية شاملة ، والتجربة التي يعانيها الإنسان لا يمكن التعبير عنها لأنها أبعد ماتكون عن الشمول والتعميم ، والوجود الحقيقي هو « الصمت » حتى بالنسبة إلى أنفسنا . وتتخذ هذه الفلسفة شعاراً كلمة أحد آباء الكنيسة أذ يقول « إنّا لا نقول أشياء عظيمة وإنما نحيّها » .

اما التيار الثاني فيمثله « هيدجر » و « سارتر » ، أذ يريد كل منهما إقامة علم الوجود « Ontologie » . أما كيف أصبحت هذه المحاولة ممكنة فهذا ما تفسره فلسفة إدموند هسرل الفيلسوف الألماني الكبير (١) فيغير هذه الفلسفة الظاهرة كما يسميها « هسرل » لم يكن من الممكن أن تقوم فلسفة « هيدجر » أو « سارتر » .. وهسرل هو الذي جعل من الفكر الوجودي « مذهبًا » بالمعنى الهيجلـي القديم برغم أنه لم يكن هو نفسه وجودياً لأنّه يصدر عن أصول أخرى غير أصول الفلسفة الوجودية فهو من تلاميذ « ديكارت » و « لakan » .

ولقد كانت نقطة البداية في فلسفة « هسرل » هي مشكلة العلاقة بين العالم الداخلي أو عالم الذات ، وبين العالم الخارجي أو عالم الموضوع وهذه الفلسفة تستهدى التتابع التي وصل إليها « كانت » بتقسيمه المعروف للكون إلى « عالم الظواهر » و « عالم الشيء في ذاته » ، والعالم الأول هو وحده الذي نستطيع معرفته وقد سار تلاميذ « كانت » في هذا الطريق إلى أبعد مداه وخاصة « هيجل » . فرفضوا فكرة « عالم الشيء في ذاته » وأكدوا أن لا وجود لغير افكارنا عن الظواهر . فالوجود هو الفكر والفكر هو الوجود .

والذهب الظاهري كما نادى به « هسرل » هو محاولة لدراسة

(١) ولد هسرل سنة ١٨٥٩ . وكان طوال حياته استاذًا جامعياً . وقد بدأ بالتدريس في جامعة « جوتينجن » الألمانية ، ثم في جامعة « فريبورج برسجاو » ، حيث شغل فيها منصب العميد ، واقتصر الحكم النازى عن هذا المنصب ، فالتوجه إلى سويسرا حيث ظلل بها إلى أن مات سنة ١٩٣٦ . ولم يترك هسرل مؤلفات عديدة ولكن المؤلفات التي تركها غاية في العمق والتفصيد ومنها « أبحاث منطقية » و « تأملات ديكارتية » و « الفلسفة كعلم مضبوط » و « افكار عن الظاهرة الخالصة والفلسفة الظاهرة » .

الظواهر كما تعانيها في تجاربنا الداخلية المباشرة دراسة وصفية للوصول الى ما هو أبعد من الظاهرة نفسها أو بمعنى أدق للوصول الى «ماهية الظاهرة» أو الظواهر النفسية عامة وبلغ بعض الحقائق الثابتة عن الشعور .

و «هسرل» لا يهتم بمشكلة الروح أو الشيء في ذاته أو بالمشاكل التقليدية في الفلسفة وإنما يضعها «بين الأقواس» *entre parenthèses* وهذا ما يسميه بالتوقف *époché* عن حل هذه المشاكل اعتقاداً منه أنها تعيق تقدم الفلسفة ، والأولى بالفلسفة أن تهتم بما يقع في حسناً الداخلي من تجارب مباشرة نستطيع أن نلمسها ، وأن نخضعها للتثريح وهو يذكرنا هاهنَا بالشك الديكارتى . والمحور الذى تدور حوله فلسفة هسرل هو «الآن» أو الذات المفكرة بنوع خاص فلسفة «هسرل» *«انعكاسية»* بمعنى أنها تفكير عن التفكير أو هي فلسفة استثنائية يحاول فيها الفيلسوف أن يسبّر غور تفكيره ليحصل إلى ماهيته ومن هذا الاستبطان يخرج هسرل ببعض «التركيبيات» *structures* للنشاط الفكري أو الشعورى كتركيب الأدراك والذاكرة *essences* والذكر .. الخ ، وهذه التركيبيات يسميها هسرل بالماهيات ولكنها تختلف عن الماهيات كما يفهمها الغلاسفة القدماء اختلافاً تماماً فهى ماهيات لا تقوم بذاتها أو في عالم منفصل كما يذهب إلى ذلك أفالاطون مثلاً أو هي نماذج مثالية عن أشياء ممكنة ... هي ليست بشيء من ذلك عند «هسرل» وإنما هي معطيات واقعية تنتج عن اصطدام الشعور الدائى بالأشياء الخارجية ، ولكنها مع ذلك عاممة كلية ؛ ونبلغها عن طريق العاناة المباشرة ، أو ما يسميه هسرل «بالحالات الصوربة» ولا نبلغها عن طريق المقارنة .

ويصل «هسرل» من هذه الدراسة المعمقة للشعور الدائى إلى ان التركيب الأساسى لهذا الشعور هو أنه يحيى دائمًا إلى شيء غيره ، فالشعور دائمًا شعور بشيء ما ، ولا مجال للقول مع ديكارت «أنا أفكر» فحسب ، والأصح أن أكمل هذه العبارة قائلاً : «أنا أفكر في شيء ما » وموضوع الفكر شيء مباشر كالتفكير نفسه ، ولا وجود لتفكير دون موضوع أو دون شيء يختلف عن طبيعة الفكر نفسه .

وسنرى حينما نعرض لفلسفة كل من «هيدجر» و «سارتر» كيف يختلف كل منهما نتائج هذه الدراسة مقدمات لفلسفتهما .

هذا عن المؤثرات الفلسفية ، أما المؤثرات التاريخية التي كانت سبباً في ذيوع الوجودية وانتشارها في العصر الحديث ، فاهتموا الحروب العالمية الأخيرة ، وما أصابت الإنسان من محن وفظائع وأزمات ، وما أشاعت في نفسه من عدم الاستقرار وما يتفرع عنه من قلق وحيرة وشكوك ..

كان لهذا كلّه أثر واضح في اندفاع الإنسان نحو التفكير في مصيره وانصرافه عن التفكير المجرد ، والتصورات الجوفاء التي لا تمس حياته في الصميم ، وجعلته المصائب والمحن أكثر تلهفاً على البحث عن مذاهب

ترتبط بالحياة وبالواقع اليومي وترشده الى المسالك العملية التي  
 يستطيع أن يسلكها في حياته ، وأرغمهه على العودة الى نفسه والتشكك  
 في التقييم التقليدية التي عرفها من قديم ، وكانما اقتلت العرب كل  
 ما كان يرتديه « الإنسان » من ثياب زائفة ، وتقالييد باطلة لا قيمة لها ،  
 فأخذ يبحث عن معنى جديد للحياة لم يكن لها من قبل ، وشرع يطلب  
 حلولاً جديدة للمشاكل التي تفترض سبيلاً في الحياة .

و سنحاول أن نعرض في هذا الكتاب ست وجوهيات حاولت أن  
 تقدم هذه الحلول الجديدة . وسواء نجحت هذه الوجوهيات أو فشلت  
 في تقديم هذه الحلول فإنها على كل حال خطوات في الطريق الذي يمكن  
 أن يقود الإنسان إلى نفسه .



# کیرکجورد

( ۱۸۰۰ - ۱۸۱۴ )

الوجودى الحق هو ذلك الذى يستمد فلسفته من حياته ، «كير كجورد» من هذه الناحية وجودى من الطراز الأول ، فقد دارت فلسفته كلها حول موضوعات الخطيئة والحرية والحب والزواج والندم والتفكير والغواية والمصير – ذلك لأنه عانى هذه المشاكل جميعاً معاناً عنيفة حية نابضة ، لم يفترضها افتراضاً ولم يخلقها خلقاً ولم يبحث فيها بعثاً أكاديمياً مجرداً خالياً من الهم والقلق ، وإنما كانت هذه المشاكل بالنسبة إليه مسائل حياة أو موت » وكان لا بد له أن يقطع فيها برأي ليتخد سلوكاً معيناً في الحياة وفي علاقاته بالآخرين ، ولذلك كان لا بد لنا من أن نفهم الأحداث التي مرت بحياته قبل أن نتعرض لتحليل فلسفته .

ولا يستطيع المرء أن يتحدث عن طفولة «كير كجورد» دون أن ينتابه شعور عميق بالعطاف والرثاء . فقد ولد كير كجورد سنة ١٨١٣ من أبيه أثقلت ضميره خطاياً وأثام عديدة وأستبدلت به شهوة هائلة إلى الاعتراف بهذه الخطايا والأثام . وكان الشعور الديني قد بلغ عنده مبلغاً كبيراً من الهوس والحمق بحيث كان يتحدث إلى طفله البريء حديثاً متصللاً عن الخطيئة والتكفير والندم مما أرهق نفسية الطفل الساذج وقتل في نفسه كل تلقائية ومرح ووضع في رأسه أفكاراً غامضة عن هذه المعانى جميعاً ويقول «كير كجورد» عن هذه الفترة من حياته : «أن أبي كان ينسى الفارق الكبير بين الطفل وبينه ، وينسى أن الطفل بريء ومن ثم لا يستطيع إلا أن يسىء الفهم » . وكان يشبه نفسه وما يناله من وطأة هذه الأفكار بجود مشدود إلى عربة ثقيلة تحمله يلهث وينكمف على وجهه في النهاية .

وهكذا نشأ «كير كجورد» نشأة حمقاء كما كان يسميه ، وبخلاف أن يظفر من أبيه بالمعاملة التي يظفر بها الأطفال عادة في مثل مسنه اعتبره أبوه منذ البداية شيئاً كبيراً ، فلم يعرف «كير كجورد» معنى للطفولة وكانت له مرحلة من عمره .

وكان طبيعياً أن تحدث هذه التقوى الكثيبة المراهقة أثراً عكسياً على نفسية الطفل الفضة الرقيقة ، إذ دفعته إلى الاعتقاد بأن الدين لا يستطيع أن يجلب للإنسان السعادة وراحة الضمير . وكيف لا يعتقد ذلك وهو يرى آباء في أحزان وألام متصلة رغم تقواه وشدة تعلقه بالدين ؟

وكانت هذه الطفولة المسنة سبباً للكابة العميقة التي خيمت على حياة «كير كجورد» كالسحابة العجمة منذ مولده حتى وفاته .

غير أن طبيعة كير كجورد المزدوجة أبى عليه أن يستسلم لهذه الكابة فكان يخفيها تحت ستار أنيق من المرح والخففة والثرثرة حتى لا يكتشف أحد مأساته الداخلية الدامية .

وفضلاً عن ذلك فان وقوفه من دين أبيه موقف المتشكك تركه فريسة لغير رائعة لا يعرف فيها حدود ذاته ٠٠٠ والغى في نفسه فراغاً هائلاً لا يدرى كيف يملؤه ، ولم يجد مفرأ في نهاية الأمر من الانفصال في الرذيلة إلى أذنيه ، لعله يملأ هذا الفراغ الذي خلفه الافتقار إلى الإيمان !

بيد أن كل حياة حسية تحمل في طياتها بذور اليأس . وإذا نظر الإنسان الذي يعيش هذه الحياة الحسية إلى العالم المضطرب حوليه، وجد خليطاً كبيراً من المعارف والأراء والدراسات التي لا تعنى شيئاً بالنسبة إليه ، وإنما يستخدمها خياله ليزيّن بها قصوراً وهمية « يحيى فيها كالميت » وتتصبح الحياة في هذه الحالة كأنها أسطورة من الأساطير أو قصة من القصص ، وكما نموت بعض الحشرات ساعة الاختصاص بذلك تحمل كل متعة حسية في ثناياها عوامل موتها . والسلاح الوحيد الذي يدفع به الرجل الحسي الملل عن نفسه هو سلاح السخرية والتهمّم ولهذا كان « كير كجورد » في هذه الفترة الحسية من حياته ساخراً أشد السخرية ، معيناً في التهمّم بنفسه وبغيره ، وكثيراً ما راودته فكرة الانتحار ، غير أنه أخذ ينحوها عن نفسه في كثير من العنف حتى استطاع أخيراً وفي بطء شديد أن يتخلص شيئاً فشيئاً من هذه الحالة المضطربة العائرة .

وكانت وفاة والده سنة ١٨٣٨ من العوامل التي أخرجته من تلك الحالة التعسّة ، فان وفاه للذكرى أبيه حملته على تحقيق رغبته الأخيرة في أن يصبح قسيساً . وهكذا عاد « كير كجورد » إلى دراسة اللاهوت، وتحضيره للدكتوراه ، وانكب على العمل والبحث كعلاج لحالته تلك .

وفي هذه الحالة من التفاؤل والرغبة في أن يحيا كالآخرين تقدم خطبة « بريجينا أولسن » .

وإذا كانت علاقة « كير كجورد » بأبيه قد تركت في حياته وفلسفته آثاراً عميقاً فإن علاقته بـ « بريجينا » قد تركت مثل هذه الآثار .

وكان « كير كجورد » في الرابعة والعشرين من عمره حينما التقى بهذه الفتاة التي لم تتجاوز الرابعة عشرة ، ويستطيع المرء أن يتصور هذا اللقاء بين شاب على مثل هذه النفسية المعقّدة ، وفتاة بريئة ساذجة بسيطة لا خبرة لها بالحياة . ولعل هذه السذاجة هي التي أغرته بالفتاة لأنها تتمتع بصفات تنقصه من البداية ، وال العلاقة التي قامت بينهما أشبه بالعلاقة التي قامت بين « مرجريت » و « فاوست » في قصة « جيته » الخالدة .

وكان طبيعياً أن تفشل هذه العلاقة ، فان الكآبة العميقه التي سيطرت على نفسيته منعته من ان يفتح قلبه لخطيبته ، وحرمته من أن يشق بها ثقة تامة .

وفضلاً عن ذلك كان « كير كجورد » يعتقد اعتقاداً راسخاً أن كل من ينتسب إلى أسرته تحق عليه اللعنة ، وقد قص عليه أبوه فيما كان يقص عليه انه وقف ذات مرة على قمة أحد الجبال وتحدى الله وصب

عليه الشتائم والسباب . وقد أكده هذه اللعنة في نفس « كير كجورد » ما رأاه من موت عدد كبير من أشقاءه وشقيقاته في سن مبكرة ، وحينما تزوج أخوه ماتت زوجته الشابة بعد فترة قصيرة من زواجهما ، وكان أبوه يردد دائمًا هذا القول وهو أنه الصليب المتصوب على قبور أبنائه.

والعجب أن « كير كجورد » تقبل هذا القول وسلام به ، وكأنه فانون أو حتى منزل لا مدخل للشك فيه حتى بات يعتقد هو الآخر أنه سيموت في سن الثالثة والثلاثين .

وحاول في أول الأمر أن يدفع « ريجينا » إلى أن تفسخ الخطبة بنفسها وذلك بأن يوحى إليها بأنه شخص منحرف ، وأنه لم يرد غير أغواتها فحسب ولكنه أخفق في هذه المحاولة ، وازدادت به ريجينا تشبيها ، فلم يجد بدا من أن يفسخ الخطبة بنفسه ..

وكان فسخ هذه الخطبة أشبه بازاحة سد منيع عن طريق السيل ، فقد أخذ « كير كجورد » يكتب في سرعة فائقة وخصوصية لم يعرف لها تاريخ الفكر مشيلا ، وكان في بداية الأمر يوجه ما يكتب إلى ريجينا محاولاً تبرير فعلته العجيبة . وعاش منذ ذلك الحين حياة مزدوجة ، ففي النهار كان يغشى المجتمعات حيث أصاب نجاحاً كبيراً ، وظفر بصداقات عديدة ، وفي الليل كان يستسلم لكاتبته والهامه ، ويستفرق في الكتابة ، وعاد مرة أخرى إلى حياته الحسية الجمالية ، وكانتا يبحثان عن « الزمن المفقود » ، على حد تعبير « مارسل بروست » هرباً من الألم .

ولم تلبث « ريجينا أولسن » أن تزوجت من « شليجل » وكان هذا الشاب يحبها قبل أن يلتقي بها كير كجورد . وهنا ثاب « كير كجورد » إلى رشدته . وأتسعت رسالته من رسالة موجهة إلى « ريجينا » إلى رسالة موجهة لتشمل الناس كافة . وتولد في نفسه شعور قوي بهذه الرسالة . ورغبة عنيفة في الاقتراب من نفسه ، وفهمها فهما صحيحة ، والقضاء على كاتبته قضاء مبرما .

وفي سنة ١٨٤٨ سيطرت على « كير كجورد » هذه الفكرة : وهي أننا نحيا جميعاً في اليأس ، وإن اليأس هو الخطيئة الأصلية ، حتى هؤلاء الذين لا يعترفون بذلك ويحيطون حياتهم الحسية إنما يعيشون في اليأس دون أن يعلموا ، فالاعتراف باليأس أول مراحل العلاج ، وفي هذه الائتمان الف « كير كجورد » كتابه « المرض القاتل » وفيه يسجل هذا الاكتشاف ، وهو أن اليأس ليس حالة خاصة به وحده ، ولكنها شاملة كامنة في الناس أجمعين ، والشفاء الوحيد منها لا يكون إلا بالإيمان ، والإيمان لا يكون بغير استشهاد .

وهكذا كانت فكرة الخلاص عند « كير كجورد » مرتبطة دائمًا بفكرة الاعتراف ارتباطاً وثيقاً ، وهو في هذا يشبه والده إلى حد كبير ، كما أن اهتمامه بفكرة الخطيئة كان نتيجته لتلك الأحاديث التي كان أبوه يلقاها على مسمعه أثناء نزهاتهما معاً . بيد أن فكرة الخطيئة تحولت في نظر « كير كجورد » من فعلة جزئية ملحوظة مضادة للفضلة إلى حالة

عميقة عامة لا شعورية وأصبحت جوهر التصور الذي يفسد الإيمان، واليأس من الشفاء هو يأس من العناية الإلهية .

وكان «كير كجورد» يعتقد أن التعمق في فهم الخطيئة يقودنا إلى الله ، وإلى المفكرة . وفي هذا يقول «كير كجورد» في دعاء يذكرنا بابي حيان التوحيدى في أشاراته الإلهية : يا الله اسموات ، لأنك مع خطايائنا علينا ، ولكن كن معنا على خطايائنا حتى لا يكون التفكير فيك تذكيرا لنا بخطايائنا التي افترضناها ولكن بصفوك ، ولا كيف تكون حيرتنا ولكن كيف تندلتنا » . وكتب أيضا في يومياته ، «أنتي اعتقاد في غفران الخطايا ، ولكنني أفهم هذا القرآن بهذا الفهم ، وهو أن أسحب خلف طوال حياتي العقاب الذي أستحقه ، وأن أظل دائما في سجنى المولم من التشك ، منقطعا عن الناس . ولكنني أعتقد في عفو الله . وإذا لم يستطع إيمانى أن يبلغ درجة عالية ، فإنه يستطيع على الأقل حماستى من اليأس .. » .

ومع ذلك ظل كير كجورد مخلصا لكتابه حتى النهاية ، وكتب ذات مرة «أنتي إذا كنت قد أصبحت كتابا ، فذلك بفضل ريجينا وكابشى وأموالى » .

وما كاد «كير كجورد» يفرغ من تأليف أحد كتبه حتى قصر ضلحنة قاسية أذ خيل إليه أنه يستطيع أن يتحدى صحيفية من تلك الصحافة التي تعيش على التشهير بالشخصيات البارزة في المجتمع الدنمركي وهي صحيفية «القرصان» ويدبرها شاب يهودي ذكي يدعى «جولد شميث» . وببدأ التحدي بأن نشر شخص يدعى «مولر» نقلاً لاذعاً لكتاب كير كجورد «مدارج في طريق الحياة» ولم يجد كير كجورد بدا من الرد عليه وأماملة اللثام عن حقائقه ، وهو أنه الرئيس المسئول المختفى خلف فضائح «القرصان» . وكان «مولر» يسعى لكرسي الاستاذية في الجامعة ، فحطمته مقالات كير كجورد نهايائياً ، فلم يجد «مولر» مناصاً من مبارحة الدنمرك إلى فرنسا .

وهنا أعلنها «جولد شميث» حرباً شرساً على «كير كجورد» ، فلم يدع عدداً من صحيفته دون أن ينشر لكير كجورد صوراً كاريكاتورية مضحكة ، ومقالات للاستهزاء به والتهمم عليه ، ورغم أن المثقفين الدنمركيين كانوا يحتقرن هذه المجلة لدناءة أساليبها ، وخسارة الماءيات التي تسمى إليها ، فقد وجدت هذه الحملة على «كير كجورد» آذاناً صافية من جماهير الشعب ومن المثقفين الذين كانوا يضعون منه في أكمامهم حسداً على حد تعبيره .

وأصبح «كير كجورد» بعد هذه الحادثة شخصية شعبية يتذر بها الناس في المجتمعات ، مما زاده عزلة وكآبة وشعروا قوياً بالهوة العميقه التي تفصله عن الجماهير ، وكان يقول معزياً نفسه أن هذه الحادثة قد أضافت وترًا جسديداً إلى عقربيته . ألم يكن يدعوا إلى الاستشهاد ؟ وقد خلقت منه هذه الحادثة شهيداً في نظر نفسه على

الأقل « و لم يكن يعتقد أن الكاتب الحق هو الساكت المضطهد ؟ وقد جعلته هذه الحادثة موضعًا للاضطهاد .

وبقي أن يخف أوار هذه الحملة تعرض « كير كجورد » لحملة أخرى لا تقل عن الحملة الأولى هولا وعنفا ، وبدأت هذه الحملة سنة ١٨٥٤ بموت أسقف « كوبنهagen » ويلدعي « مينستر » وقد وصفه خلفه إثناء تأييده بأنه كان « شاهدا على الحقيقة » فاتخذ كير كجورد من هذا الوصف مناسبة للهجوم على الكنيسة هجوما شاملًا ، فافتراض على أن يوصف شخص مثل « مينستر » بأنه شاهد على الحقيقة ، فإن شاهد الحقيقة يجب أن تكون حياته نهبا للمعارك الداخلية ، وللخوف والارتفاع ، وهدفا للأفراح وأحزان الروح والآلام الأخلاقية ، شاهد الحقيقة يشهد عليها حينما يتجاهله الناس ويزدرؤه ويستخرؤه منه ويستهزؤون به ، أن شاهد الحقيقة شهيد ، ولكن تميز شاهد الحقيقة عن غيره فلا بد أن تدرس علاقة حياته الشخصية بما يقول ، فإن ما يقوله يجب أن يكون تعبيرا عن حياته ، وشنان بين حياة « مينستر » وبين الحياة التي يجب أن يعيشها شاهد الحقيقة ، فإن حياة « مينستر » كانت تخلو من العنصر الوجوداني التراجيدي ، وهو جوهر الحياة الدينية .

ونالت هذه المحننة الأخيرة من صحته ، وتركته عليلا سقىما حتى وقع مفتشيا عليه في أحد شوارع كوبنهagen في الثاني من أكتوبر سنة ١٨٥٥ ، وأسلم روحه في الحادي عشر من نوفمبر من العام نفسه عن اثنين وأربعين عاما .

من هذا نرى أن « كير كجورد » كان طيلة حياته مشغولا بمشكلة خطيرة ، بل لعلها أخطر المشاكل جميعا ، وهي مشكلة نفسه ، وتحديد معنى مصيره الخاص ، وعلاقته بالطلق ، وهي مشكلة لا يستطيع انسان أن يعيشه على حلها لأنها مشكلة شخصية بكل ما تحمل هذه الكلمة من معنى .

كان « كير كجورد » يبحث عن الله ، ولم يكن يريد أن تقوم بيده وبين المطلق وساطة من أي نوع حتى ولو كانت الكنيسة المسيحية نفسها . وكان يعتقد أن الاتصال بالله لا يكون بأن يبحث الانسان عما هو عام ومشترك في نفسه مع الآخرين ، ولكن على المكس من ذلك ، أن يتعمق ما هو فردي متميز خاص في نفسه ، وفي هذا التعمق يكتشف الله للفرد ، فمن التناقض أن يبحث الانسان عن الوجود خارج نفسه ، لأن كل ما هو خارج النفس ظاهر بالنسبة اليها ، وأنما يجب أن أبحث عن الوجود في أعمق نفسي ، لأن هذه النفس تشارك في الوجود .

وهكذا يضع « كير كجورد » في مقابل المفكر الموضوعي الذي لا يهتم الا بكل ما هو عام مشترك في الأشياء ، المفكر الذاتي أو الفرد أو الواحد Unique الذي لا مثيل له ، والذي يجعل من نفسه ومن مصيره محور اهتمامه اهتماما لا نهائيا وهو الذي يعتقد أنه في تطور دائم وأن عليه رسالة يجب أن يؤديها ، وأمانة يجب أن ينهض بأعبائها ، وقد استغل كير كجورد هذه الفكرة فيما يتعلق باليسوعية فقال انسا

لسنا مسيحيين ولكننا « نصیر » مسيحيين ، فلا بد اذن من مجهد متواصل حتى نحقق المثل الاعلى للرجل المسيحي .

ويرى كير كجورد - وهو في هذا على حق - أن العصر الحديث يفتقر إلى التعليم الديني ، وقد نصب « كير كجورد » من نفسه معلماً دينياً لهذا العصر ومرشداً إلى الطريق الذي يمكن أن يسلكه الناس ليصيروا مسيحيين ، وأتبع لهذا أسلوباً غريباً وصفه بقوله : يجب البدء بالتاليف الجمالي قبل التأليف الديني حتى يتم الافراء ، ويجب أن فى شباك الفواية الدينية ، وهذا هو الاسلوب غير المباشر ، ويجب أن يظل الكاتب يقطاً حتى لا يقع فى شباك من يريد الإيقاع بهم أو فى شباك الاسلوب الجمالي الذى أصطنعه من قبل .

وكان يقول أيضاً : يجب أن يفهم الإنسان نفسه أولاً لكي يكون قادرًا على مساعدة الغير ، وعليه أيضًا أن يفهم أكثر مما يفهمون لكي يتتجاوزه ، ويضع نفسه موضعهم حتى يخرج بهم من عمياتهم وضلالهم ، فإذا استحال على المرء أن يغير آراء الناس - لأن هذا يتوقف على إرادتهم وعلى أشياء أخرى كثيرة فلا أقل من أن يجعلهم ينتبهون إلى موقفهم وأن يرغمهم على هذا الانتباه وبذلك تتم الخطوة الأولى .. والخطوة الثانية هي الإيمان . وكل ما عليه هو أن يهيء الآخرين للحكم ، أما ماذا سيكون هذا الحكم ؟ فهذا ما يخرج عن إرادته .

كانت رسالة كير كجورد أذن هي أن يعلم الناس معنى الوجود الإنساني أو أن يعلمهم بعبارة أخرى أن يكونوا إنسانيين ، فقد نسى الناس في غمار العلم والحياة المصرية الإنسان نفسه .

ومهمة الفيلسوف هي استخراج العناصر الأساسية في الوجود الإنساني وهو ما يسميه « كير كجورد » بالمقولات ، وهذه المقولات هي :

. التفرد : فكل إنسان نسيج وحده بحيث يتميز عن غيره تميزاً تاماً ، ولا يوجد في هذه الحياة شبيهان من جميسن التواهي . ولكل منا حياته الخاصة التي لا يستطيع أن يعيها أحد غيره أو أن يلقاها على أكتاف غيره .

. السر : كل قرد يحتوى في ذاته على سر أي أنه مغلق على نفسه . وليس من شك أننا نستطيع التعبير عن أنفسنا وأن يفهمنا الناس إلى حد ما . ولكن كل ما نعبر به عن أنفسنا يظل ناقصاً ، وإذا استطعنا التعبير عن أنفسنا تماماً أصبحنا لا شيء ولهذا السبب كان كير كجورد يتخذ أسماء مستعارة في نشر كتبه ، لأن اسمًا واحدًا لا يكفي للتعبير عن ثراء روحه الداخلي ، وشدة تعقيداتها .

ويجب على هذا الأساس أن نطرح الأمل في تشبييد علاقة مباشرة مع الآخرين ، وإنما نبقى لنا امكانية قيام علاقة غير مباشرة هي نوع من الدعوة أو الدعاء ، وعن طريق هذا الدعاء نستطيع أن ننبه الآخر إلى وجوده الخاص وإن نوقيط فيه التفكير الذاتي ، وليس هناك ما يدعوه إلى الكلام ، وإنما الصمت أدعى إلى التفاهم ، والمثل الحق هو أبلغ نداء ، ويكون هذا المثل الحق بالتضليل والاستشهاد .

**الصيرونة** : كل فرد في ضيرونة دائمة ، وتحول دائم ، فهو ليس موجوداً ولكنه يوجد دائماً ويصير ويصبح شيئاً مختلفاً ، والحياة مجهود دائم للاقتصار على أنفسنا وتجاوزها والاتجاه معها ، وبالاختصار هي ، أن نصبح أنفسنا .

**الاختيار أو الحرية :** وهذه المقوله يمكن أن تلخص كل المقوّلات السابقة لأنها هي التي تعدد منحني التطور وتعمل على تكوين الذات . وجود الإنسان بلا حرية يجعله أشبه بمحصلة أو مجموع القوى الطبيعية، وإنما تظهر الفردية والشخصية بظهور الحرية والاختيار .

والاختيار عند «كير كجورد» مخاطرة دائمة ، اذ يشعر الفرد أنه محاط بجو من عدم اليقين والاستقرار ، ومع ذلك فإنه يختار أن يفعل على أن يظل حائراً بين الامكانيات المختلفة ، والفعل الحر اذن بداية مطلقة لا عقلية أى لا يمكن التنبؤ بها أو تفسيرها تفسيراً منطقياً .

ونحن اذ نختار انما نختار أنفسنا في الواقع ، فالحرية هي اختيارنا لأنفسنا أو هي توثر الموجود في اتجاهه نحو نفسه .

يُفتح باب العلو والسمو على نفسه ، وهذا الباب هو بداية الطريق الذي يفضي بنا إلى الله .

والإيمان هو الذى يجعلنا نحصل اتصالاً مباشراً بالله . وهذا الاتصال شخصي صرف ، والحياة المسيحية هي أن يقف الإنسان وحده ازاء الله .. «أن يجسر المرء على أن يكون نفسه ، وأن يتحقق - كفرد لا كهذا أو ذاك وإنما هو نفسه ، وأن يكون في عزلة مع الله .. وحده مع مجده الهايل ومسؤوليته .. هذه هي البطولة المسيحية » .

**الخطيئة** : لا يمكن أن نمثل أمام الله إلا بوصفنا مذنبين ، والخطيئة عند « كيركمورد » لا تختلف المعنى العادي المألوف وهو أن يرتكب الإنسان خطيئة من الخطايا المعروفة ، وإنما الخطية عنده أعمق من ذلك بكثير . إذ تتحدد لها معنى فلسفيا يتألف من « عدم القداسة » ، ومن اشتراكتها في الخطية الأولى التي ارتكبها آدم بمعصيته لله وهي الخطية التي جعلتنا ننفصل عن الله ، الخطية هي أن يشعر المرء بفرديته أزاء الله ، وبالخطيئة يصبح المرء حرا مسؤولا ، شاعرا بتناهيه أو بفنائه وضياعه في هذا العالم ، وبهذا الشعور يبدأ طريق الخلاص .

**القلق :** ويتحول القلق من شعور الفرد بحريته ومسؤوليته ومن ثم بخطيئته وتصاحب القلق حالة التعلق التي تعانيمها أنباء الاختيار . ففي هذه الحالة - حالة التعلق بين الامكانيات المختلفة - يشعر المرء أنه قدرة خالصة *plur-pouvoir* وهذه القدرة لا تستطيع أن نقطع بوجودها قبل أن تمارسها فعلا ، ولذلك كانت مرتقبة بالعدم فوجودها ليس شيئا آخر غير الفعل الذي تقوم به ، فهي تتوجه نحو مستقبل ليس شيئاً وعليها أن تحدده ، أو نحو عدم يجب أن تعيله إلى وجود . تستطيع أن نقول اذن مع جان فال - وهو من أكبر شراح الفلسفة

الكثير كجورديه - إن هذه الفلسفة تختلف من تحليل تلك الحالة التي سماها « هيجل » من قبل « بشقاء الضمير » ، وهي حالة التمزق الداخلي التي يشعر بها الإنسان نتيجة لشعوره بفتقه ازاء الله ، غير أن « هيجل » يعتبر هذه الحالة لحظة عابرة ، ومرحلة مؤقتة في تطور الفرد ، أما « كير كجورد » فينظر إليها بوصفها الحالة العادلة الثابتة التي لا يمسك ان تتجاوزها إلى غيرها .

ولكير كجورد نظرية أخرى عن مراحل الوجود الثلاث لا تقل أهمية عن المقولات التي سبق عرضها في فهم فلسفته ، وهذه المراحل - أو المجالات *sphères* بمعنى أدق - هي المجال الجمالي أو الحسي ، والمجال الأخلاقي . وأخيراً المجال الديني .

والحياة الجمالية أو الحسية حياة خفيفة لا عدف لها ولا جدية فيها ، هي حياة الأعزب الذي يعيش لحاضره ، وليس لوجوده أية كثافة ، وإنما يطفو دائماً على سطح الأشياء وعلى سطح نفسه . والشخص الحسي يرحب بكل شيء ، لكنه لا يختار شيئاً وشعاره هو « عش ليومك » وإذا عن له أن يسمو قليلاً على المتع الحسية فإنه يحاول أن يظفر بشيء من المتع الفنية ، وقد يجد في المجالين الآخرين شيئاً من المتع ، ولكنك لا يحياها وبالاختصار فإن الشخص الجمالي لا يوجد بالمعنى الأصيل للوجود .

والحياة الثانية حياة جدية ، قد كرس الإنسان فيها نفسه للقيام بالواجب ، فهي تحقيق لفلسفة « كانت » التي ترى في الواجب القيمة الأخلاقية العليا ، ومثل هذا الشخص يكون عادة زوجاً أميناً ، وموظفاً نزيهاً مستقيماً . وهو يجد في هذه الاستقامة راحة ضميره وأمنه الداخلي ، وهو يعيش حياة أصيلة لأن اختار الواجب واختار أن يتبع التقاليد السائدة في عصره .

والحياة الدينية هي أعلى أنواع الحياة جميماً ، وفيها يوجد الإنسان بالمعنى الأصيل للوجود ، إذ يحيا حياة نسيجها الحب والدعام والزهد ، وفي هذه الحياة يشعر المرء أنه وحيد مذنب أمام الله ، فيتجأ إلى الصلاة . والصلاحة ليست أن ينتبه اللهلينا وإنما أن ننتبه نحن إلى الله ، أو هي الفعل الذي تستمع به إلى الله ونحزن عكوف على الصمت والعبادة بحيث تغمر الهوة القائمة بين الانوار والآيات ، فيستحيلان شيئاً واحداً . وحياة المؤمن أذن عذاب دائم لأنها يزهد في كل غاية نسبية ، وينصرف عن كل لذة ومرة ويختاطر بكل شيء في سبيل المطلق .

وإذا أردنا أن نلخص هذه المراحل الثلاث في كلمات ثلاث كانت : « أن تتمتع وأن تعمل وأن تحب » .

ولا وجود لأية صلة بين هذه المجالات الثلاثة ولا معنى بينها يمكن للإنسان أن ينتقل عن طريقه من الواحد إلى الآخر ، وإنما يتم الانتقال بوتيرة وجودية لأن ثمة بعد لا نهائي يفصل بين حياة وأخرى ، وهنا لا بد من أن تتدخل الإرادة والحرية لأن هذه الوتيرة لا تتأتى بغير الحرية والعزم القاطع والانقلاب الشامل في حياة الفرد . وبهذه الحرية يستطيع المرء أن يقطع كلصلة تربطه بالماضي ، وأن يرتبط بوجود جديداً .

ولكن هناك تمهيداً لهذا الانتقال وهو أن نقتصر عن طريق التجربة بعثت ما نخوض فيه من تفاهات الحياة ، والتجربة هي التي تقنعنا بفساد ما تستقر فيه من مشاغل وحيثند يبدأ الهدم من الداخل ، ففي المجال الأول وهو المجال الحسي يتتابنا اليأس من الشباع نفوسنا المتهاكة على اللنة ، ويغمرنا شعور بالاشمئزاز من هذه الحياة التي نحياها ، فيكون ذلك دافعاً لنا على الترور من هذه الحياة إلى حياة غيرها .

وفي المجال الثاني وهو مجال الواجب قد يمر الإنسان بموقف شاذ أو مشكلة أخلاقية عويصة لا يجد لها حلأ عن طريق التقاليد السائدة أو العرف العام وحيثند يتمرسد الإنسان على هذه التقاليد وعلى هذا العرف ، ويشب وتبة أخيرة للوصول إلى الله .

ولفي كلتا الحالتين تكون التجربة - والتجربة وحدها - هي العامل الأساسي والداعي الأول للخروج من مجال إلى آخر - وقد يمر الإنسان بهذه التجارب ولكنه لا يجد من نفسه القدرة على التوبة ، وتقعده ارادته الواهنة عن محاولة الخلاص مما هو فيه .

وكير كجورد نفسه كان متعدد طوال حياته بين هذه المجالات الثلاثة ، فلم يحي حياة حسية خالصة ، وإنما كان يتطلع دائمًا إلى الدين معتقدًان في الإيمان خلاصه ، كما خطر له أن يحيا في المجال الثاني من هذه المجالات التي أبدع وصفها وأمعن في تحليلها حينما تقدم لخطبة « ربينا » ولكنه لم يفلح . ففسخ خطبته .

والواقع أن شخصية « كير كجورد » كانت شخصية مزدوجة فهو سو شخصية جمالية دينية من بداية الأمر إلى نهايته ، وقد كان عليه أن يختار بين حياة حسية خالصة أو دينية خالصة ، ولكنه عاش الاثنين معادون أن يقلع في اختيار أحدهما اختياراً كاملاً فوضيًّا أحدي قدميه في الحياة الحسية والآخر في الحياة الدينية دون أن يتمكن من القيام بتلك الوثبة الوجودية التي وصفها ، واكتفى بأن يكون « شاعر المسيحية » على حد تعبيه .

وقد وفق صديقه « راسموس نلسن » توفيقاً كبيراً حينما وصفه بقوله :

« لم يكن كير كجورد شاباً يتقدم عمره مع تقدم السنين ، ولم يكن طبيعة مرحلة أصبحت فيما بعد طبيعة جدية ، ولم يكن حسماً انقلب إلى الدين .. كلـا .. لقد كان أصلاً كل ما صار إليه في لذدواج غريب ، فهو كهل في صباه ، جاد في دعاباته ، مرح في الله لعن في قسوته ، كثيب في مراؤته .. فكير كجورد من هذه الناحية طبيعة لم يسبق لها مثيل » .

وإذا لم يستطع « كير كجورد » أن يصبح هو نفسه مسيحيًا بالمعنى الذي أراده فقد كانت فلسفته نداءً إلى الآخرين ليقوموا بما لم يستطع هو القيام به ، وكانت فلسفته أيضاً اكتشافاً متصلًا لنفسه ، وتعتمد دائمًا على وجوده الخاص ، وفلسفته هي الطريق الذي اختاره لنفسه وبصورة بنظمة لكي يصبح الفرد الذي يريد ، وكان يقول في يومياته : « إن الذي

جعل من حياتي اكتشافاً متصلًا هو أنني لم أكن مرغماً من الناحية الزمنية على القيام بعمل ما ، وإنما كان على دائمًا وفي كل لحظة أن اختار ، وأن أقرر السبيل الذي يجب على أن أسلكه » .

وكان يقول أيضاً هذه الكلمة التي يمكن أن تلخص فلسفته كلها :  
« المقيقة هي الحياة التي تعبّر عنها ، إنها الحياة أثناء الفعل » .

ومن الواضح أن هذه الفلسفة كانت على طرفٍ نقىضٍ مع فلسفة « هيجل » السائدة في ذلك العصر ، فالحقيقة عند هيجل موضوعية صرفة بينما هي عند كيركجورد ذاتية صرفة – ولهذا يحسن بنا أن نعرض موقف كيركجورد من هيجل .

فلسفة كيركجورد تبدأ من نقد هيجل ، ولم يلبث هذا النقد أن اتسع حتى شمل التفكير العقلي كلّه سواءً أكان دينياً أم فلسفياً ، بل لقد شمل السلوك العقول نفسه .

ويشرع كيركجورد في نقد « المذهب الفلسفى » – أيًا كان – من البداية أي قبل أن يقرأ هذا المذهب نفسه فأمامنا الآن مذهبٌ كاملٌ يؤلف نسقاً واحداً متلاحم الأجزاء ، متماسك الموضوعات بحيث تسلم الفكرة إلى غيرها ، وهكذا إلى نهايتها ، كيف تدخل هذا المذهب ؟ ومن أي مكان تلجه ؟ إننا لا نستطيع أن نفعل ذلك دون تصميم حر عال سابق على كل مذهب ، فالمذهب إذن لا يمكن أن يبدأ إلا بفعل و اختيار لا ضرورة فيها ولا منطق لها :

والمسألة الثانية هي مسألة المنهج ، والمنهج الذي اشتهر به « هيجل » هو الدياليكتيك ، ومعناه أن ينتقل الإنسان من الموضوع إلى نقشه ثم أن يرتفع فوق الموضوع ونقشه بما يسميه مركب الموضوع ، وهيجل يدعى أنه بهذا المنهج يستطيع أن يوفق بين كل شيء ، وأن يرتفع فوق الأضداد الظاهرة بتركيب أعلى منها ، وبذلك يثبت أن الروح المطلقة ، أو الله يتضمن كل شيء .

وينتقد كيركجورد هذا المنهج بقوله : إن محاولة توحيد كل شيء والتوفيق بين الأضداد والآفكار المتناقضة يقضي على هذه الآفكار . ويبعدها ويحللها الفاظاً جوفاء لا معنى لها بحيث لا نعود نفكر في شيء ذي قيمة ، وإذا كان كل شيء صحيحاً إلى حد ما ، أصبح كل شيء غير صحيح إلى حد ما أيضاً ، وذلك لأن الحقيقة لا تقبل التجزئة أو التدرج .

والمسألة الثالثة هي أننا إذا استطعنا أن نؤلف مذهبنا من الآفكار المنطقية فما هي القيمة الحقيقية التي تعود علينا من تأليف هذا المذهب ؟ لا شيء مطلقاً لأن الوجود الحقيقي هو الوجود الذي يفصل بين الأشياء ، أي الذي يجعل كل شيء قائمًا بذاته مختلفاً عن غيره متميزة عن بقية الأشياء . . . والمذهب ما هو إلا تركيب للتصورات بعضها إلى البعض الآخر . وبهذا يختلف عن الواقع اختلافاً حاداً لأن الواقع يتألف من أفراد لهم وجود حقيقي ، ولكل من هؤلاء الأفراد وجوده الخاص به .

: وبذلك يقضى المذهب على الواقع الذى يحاول أن يفهمه ، فليس من الممكن إذن قيام مذهب متماسك متصل عن الوجود المنفصل بطبعه وجوبه . ويتسائل كيركجور德 عن معنى الفكر المجرد . ويجب على هذا السؤال بأن المعنى كامن فى الكلمة « مجرد » نفسها ، إذ أن تجريد الأشياء يكون من فرديتها ومن صفاتها المميزة ، وبالتالي من وجودها ، وبذلك يكون موضوع الفكر المجرد ماهيات أو امكانيات ، ولا يكون أشياء حقيقة لها وجود واقعى .

ويخلص كيركجورد هذا الرأى فى العبارة التالية : « هنساك صراع قائم حتى الموت بين الفكر والوجود ، أو فى حسنة الكلمة التى يضعها مقابل كلمة ديكارت المشهورة : أنا أفكر إذن فأنا غير موجود » .

ومن ناحية أخرى تحاول المذاهب الفلسفية تفسير الواقع تفسيرا معقولا ، أي تحاول اخضاع الواقع للمنطق ، وهذا محض لأن المنطق « لا زمانى » بمعنى أنه يضع نتائجه من وجهة نظر الابدية كما يقول « أسبينوزا » ، بينما الواقع « زماني » متحرك وفضلا عن ذلك فإن المنطق خاضع للضرورة وعمله قاصر على اثبات ضرورة التسائج المستنبطة من المقدمات – أما الأفراد الموجودون وجودا حقيقيا فوجودهم عابر وليس ضروريا .

وأدلى من هذا كله أن الفلسفة تبحث عن الحقيقة بصورة موضوعية أي أنها تجرد المفكرة من فرديتها بحيث تجعله يهتم بكل شيء إلا نفسه .

وإذا حاول العقل أو المنطق أن يتدخل في الدين كان ذلك بمثابة محاولة للقضاء عليه ، وفي هذا يقول كيركجورد : « إن أول من أقدم على الدفاع عن المسيحية هو في الواقع يهودا آخر ، فهو يخون الدين عن طريق قبله » .

فالدين علاقة عينية مباشرة بين المؤمن وربه ، وأيمان حركة عاطفية ، وتوتر في كيان المؤمن كله ، لأنه يبحث عن السعادة والخلاص الآبديين – بل يذهب « كيركجورد » إلى أبعد من ذلك فيقول : « ليس لهم هو ما نؤمن به وإنما لهم هو الكيفية التي نؤمن بها ، وأن تريده موضوع إيمانا بصورة لا نهاية » .

وهكذا نجد أن كيركجورد قد وصف الطريق الصحيح للايمان ومهد المسبيل لظهور فلسفات وجودية تتعدد من الفرد ومصيره وعلاقاته بالآخرين موضوعا لها ، فهو من هذه الناحية يعدد أول رائد للفلسفه الوجودية المعاصرة ولكنه في الوقت نفسه نتيجة لهذه الفلسفه : فهنا تأثير متبادل وسببية مزدوجة ، بمعنى أن الأفكار الرئيسية في فلسفه كيركجورد – وهي فلسفة ينبع منها التنظيم والتحليل رغم ما فيه من عمق – هذه الأفكار لم تتخذ مدلولها الكامل الا على أيدي فلاسفة من أمثال هيد جر ويسيبرز . فلو لا هذين الفيلسوفين لظل الفكر الكبير كيركجوردى على حاله من الفوضى والاضطراب . وهذا القول يمكن أن ينطبق أيضا – وفي صورة أشد وضوها – على الأفكار الوجودية العميقه التي انبثت في تضاعيف فلسفة. نيشه ، حتى أصبحت أصلا من أصول الفلسفه الوجودية الملمدة . كما سترى ذلك في الفصل التالي .

# شیخ شمشاد

( ۱۸۰۰ - ۱۸۶۶ )

مات « كيركجورد » ولما يزل « نيتشهه » صبيا في المدرسة ، ومع ذلك فان « نيتشهه » كان أسبق في تأثيره على الفكر الفلسفى من « كيركجورد » فقد كان لا بد من أن يترجم « كيركجورد » الذى الف كتبه بالدنماركية الى اللغات الحية الثلاث : الألمانية والفرنسية والإنجليزية قبل أن تترك أفكاره آثارا واضحة فى الفلسفة المعاصرة . والواقع أن « كيركجورد » لم يجهولا منسيا حتى ترجم أولا الى الألمانية ثم الى الفرنسية ، وببدأ تأثيره ينتشر فى بطيء شديد حتى استطاع أن يكون متبعا لتيesar جديدا واسع الملامح فى تاريخ الفكر الإنساني المعاصر .

لم يتع اذن لنيتشه أن يتعرف على هذه العبرية التى تتشابه فى كثير من القسمات مع عبقريته ، بل لا نعدو الحق اذا قلنا ان الأفكار الرئيسية التى دارت فى رأس كل منها واحدة ، حق الأسلوب الذى يمتاز بالسخرية اللاذعة ، والشاعرية الحارة يتفق بينهما فى كثير من الأحيان .

اختلاف واحد قد يخدع الناظر لأول وهلة وهو أن « كيركجورد » كان مسيحيا متدينـا ، بينما كان « نيتشهه » ملحدا تماما شديدا . والواقع الذى لا شك فيه أن « نيتشهه » كان مفكرا دينيا بطبيعته ، وأن « الله » - رغم اصرار نيتشهه على انكاره - يؤلف المحور الرئيسي الذى دارت حوله فلسفة « نيتشهه » كلها . والعجيب أن كلا الفيلسوفين يحمل على الكنيسة المسيحية حملة شعواء وعلى الرغم من الحاد « نيتشهه » فقد كان فى حياته مثلا أعلى للرجل المسيحى . واننا لنجد فى خطاب له الى صديقه بيتر پهاسست Peter Gasl ( ٢١ يوليو سنة ١٨٨١ ) هذه الفقرة التى تدل على مدى شعوره هو نفسه بهذه الحقيقة : « لقد خطر لي أن مناقشتى المتصلة باللحنة للمسيحية فى كتابى ذاك ( ويعنى به نيتشهه كتابه « الفجر » ) قد تبدو لك أمرا غريبا بل شاقا .. . ومع ذلك فإنها أى المسيحية أفضل عناصر الحياة المثالية التى عرفتها حقا . ولقد تتبعتها منذ حداثتى فى جميع أنحائها ، وأعتقد أننى لم أصرف عنها قلبي طيلة حياتى . وقصاري القول أننى متحضر من سلالة تتألف كلها من رجال الكنيسة المسيحيين . فاغفر لي ضيق الأفق هذا » .

ولا نجانب الصواب أيضا حينما نقول ان مصادر فلسفة « نيتشهه » هي فى أغلبها مصادر فلسفة « كيركجورد » ، فان المصدر الأول لكلا الفيلسوفين هو حياة كل منهما ، المصدر الأول لفلسفة « كيركجورد » هو « كيركجورد» نفسه ، والمصدر الأول لفلسفة « نيتشهه » هو « نيتشهه » نفسه . كلاهما جعل من حياته أساسا لفلسفته . والمصدر الثانى هو « هيجل » فقد رأينا فيما سبق كيف أحذئت فلسفة « هيجل » ردا عنينا فى نفس « كيركجورد » . أما بالنسبة « لنيتشه » فقد تلقى هذا الائز عن طريق أستاذه « شوبنهاور » وكانتا يعلم ان فلسفة « شوبنهاور » كانت هي الأخرى ردا عنينا على « هيجل » وهجوما متصلـا على فلسفته .

وعلى الرغم من هذا كله فإن « شوبنهاور » لم يهاجم فكرة المذهب في ذاتها ، وإنما هاجم مذهب « هيجل » وحده ، وألف هو نفسه مذهبًا في الفلسفة مما يختلف كل الاختلاف عن هجوم « كيركجورد » على « هيجل » ، فإن « كيركجورد » يهاجم في « هيجل » فكرة المذهب العقل هجوماً اتسع فيما بعد ، فشمل العقل نفسه .

ومهما يكن من أمر فإننا لا نستطيع أن ننكر أثر « شوبنهاور » في التمهيد للفلسفات الوجودية ، وخاصة في ظهور فلسفة « نيتشة »، فبرغم اختلاف شوبنهاور اختلافاً واضحاً عن تلميذه نيتشة ، فإنهما يشتراكان في شيء واحد ، وهو أن فلسفة كل منهما « عينية concrete » بمعنى أنها ترتبط بالواقع قبل كل شيء ، وتجعل من الوجود الإنساني والحياة الإنسانية موضوعاً أساسياً للفلسفة . « نيتشة » يدعو إلى إرادة القوة التي تقضى بالانسان إلى توكيده ذاته والتشكيك بالحياة ، على عكس « شوبنهاور » الذي يدعوا إلى القضاء على الفردية والشخصية قضاء مبرراً . إذ يعتقد « شوبنهاور » أن هناك إرادة عامة واحدة مبنية في الأشياء جميعاً ، وأن هذه الإرادة عملاً تلقائياً لا معقوله ، ومن ثم فهي لا تهدف إلى شيء ولا تشبع أبداً . فإذا أنساق الإنسان لرادته هذه العمدة النهمة التي لا ترتوي كان ذلك مصدراً للألام نهائية ، وعذابات لا تنتهي ، وللقضاء على هذه الآلام والعذابات كان لابد من القضاء على مصادرها وهو « الإرادة » . يجب إذن أن يقتل الفرد كل إرادة في نفسه ، إذا أراد حياة خالية من الألم ومعنى ذلك أن يقضى على فرديته وشخصيته وهي موطن هذه الإرادة ، وأن يلتجأ إلى حياة الزهد والقدسية حتى يصل إلى حياة « النرفانا » التي يدعوا إليها حكماء الهند ، وهي حالة من حالات العدم الأخلاص .

شنان إذن بين فلسفة تدعى إلى العزوف عن الأرض ، وفلسفة تدعى إلى الالتصاق بهذه الأرض ، وانزعاع كل ماضيها من خير ومتاع .

وما أبعد الشقة بين فاسفة تدعى إلى توكييد الذات إلى أقصى درجة ممكنة ، وأخرى تدعى إلى انكار الذات ورغائبها انكاراً تاماً مطلقاً .

ومع ذلك لا تعدم أن تجد بين المفكرين الوجوديين من صور الحياة بمثيل هذه الصورة القاتمة التي صورها « شوبنهاور » ، وفيهم من نظر إلى الحياة كلها وإلى الإرادة الإنسانية على أنها عبث لا طائل وراءه ، وتفاهة لا غناه فيها كالماء كاملاً مثلاً .

وإذا اتضح لنا اتفاق « نيتشة » و « كيركجورد » في مصدر الأفكار التي تادي بها كل منها فان اتفاقهما في هذه الأفكار نفسها يبدو أمراً طبيعياً لا غبار عليه ، ولكنه يبعث في الوقت نفسه على دهشة أصلية لاتفاق عبقريتين هذا الاتفاق العجيب بحيث يصبح كل منها رائداً للفكر الوجودي ، وأن يترك كل منها آثاراً قوية في الوجوديات التي ظهرت بعدهما .

ولعل أهم ما يشتراك فيه « نيتشة » و « كيركجورد » هو أن فلسفة كل منها كانت اكتشافاً دائرياً متصلة لذاتها ، لهذا كانت أفكارهما انعكاساً تماماً لحياة كل منها ، وهذا أهم ما يميز المفكر الوجودي عن غيره

من المفكرين وقد استطاع « نيتشة » أن يحقق هذه الميزة إلى أعلى درجة ممكنة فكان يقول كما قال « كيركجورد » من قبله : « لقد سطّرت كتبى بدمائى » .

وفلسفة « نيتشة » تثبت في حرارة وایمان أن الفكر والحياة متلازمان متضادان بحيث لا وجود للواحد دون الآخر ، فلا قيمة لفكرة أن لم يضرب بجذوره في أرض الحياة ، كما لا معنى للحياة إن لم يعمل فيها الإنسان فكره حتى يتضح معناها .

وكما كانت مؤلفات « كيركجورد » صدى للمراحل والأزمات والمحن التي تعاقبت على تاريخه ، فكذلك كانت فلسفة « نيتشة » ، تعبيراً صادقاً عن حياته ، وترجمة أمينة لأساته الذاتية ، وقد أصبحت هذه الحقيقة الأولى البسيطة – وهي ارتباط الفلسفة بتاريخ المفكر الذاتي – ضرورة لازمة لكل تفكير وجودي صحيح ، ولم تعد للفلسفة قيمة عندئما إلا إذا ارتبطت بهذه الفلسفة حياة المفكر بأسرها بحيث يتقبل كل ما تجره عليه أفكاره من مخاطر قد تصل إلى حد الاستشهاد .

وكان « نيتشة » يتعين المناسبات في مؤلفاته العديدة ليسخر من « المفكر الحالن » أو « المفكر المجرد » الذي يدعى منه البداية أنه بمنأى عن مقتضيات الوجود الفردي ، والمجال التاريخي . وكان نيتشة يسمى لهذا المفكر بالرجل النظري *homme théorique* الذي يفترق الواقع بدلًا من أن يزيد من ثرائه وغناه .

وقد ردّ الفلاسفة الوجوديون جميعاً هذه النقطة ، فأصبحت الفلسفة عندهم قائمة على التجربة الذاتية قبل كل شيء . حتى هؤلاء الذين حاولوا إقامة علم للوجود *Ontologie* مثل « هييدجر » و « سارتر » قد اعترفوا بأن التجربة الذاتية كانت دائمًا أساساً لهذه المحاولات .

وقد بلغ « نيتشة » بهذه المحاولة إلى أقصى غاياتها ; فلم يدع مجالاً للاعتقاد بأنه يهدف إلى الموضوعية في آية فكرة من أفكاره ، وإنما اعترف بالمتناقضات والمفارقات التي زخر بها تاريخه .

وكان نيتشة يعتقد أن التماستك المذهبى ، والترابط المنطقي وهم وعيت في وقت واحد ، فالحياة بما فيها من تغير دائم ، وتحول غير منقطع من الشيء إلى نقيضه ، مثل هذه الحياة لا يتحقق لنا حينما نحاول فهمها ان نفرض عليها شيئاً ليس فيها ، بل لا يتحقق لنا مطلقاً أن نفرض عليها وجهة نظر واحدة لا تقبل التعديل أو التبديل ، ولا يمكن أن ينقد ما يتعلّق به الواقع من غنى وثراء مهما تعدد المذاهب وتبينت الآراء ، فإن الواقع يستغرق هذه المذاهب جميعاً ويستوعبها ويستهلّكها طالباً المزيد من التفسير والتعميل والتتحليل .

ويستتبع هذا القول الدعوة إلى نظرية جديدة عن الحقيقة ، فيبعد أن كانت هذه الحقيقة تحلق فيما وراء الطبيعة ، وتحوم في سماء المنطق الجاف المجرد ، هيّبطت إلى المجالين النفسي والأخلاقي ، فأصبحت نفسية أخلاقية بعد أن كانت ميتافيزيقية منطقية ، بمعنى أنها تستند صدقها من الذات

الإنسانية ، وتهدف إلى وضع فيم جديدة للحياة الأخلاقية ، أو هي بمعنى آخر تعيير ذاتي عن شخصية إنسانية عينية استوفت حظها من تجارب الحياة ووافت هذه التجربة حقها من التحليل والتشريح .

وقد أدرك ، « نيتشر » أن في هذا التصور الجديد للحقيقة انقلاباً للقيم جميعاً ، فقد أصبحت الحقيقة « إنسانية » بكل ما تحمل هذه الكلمة من معنى ، كما صار التاريخ أيضاً « إنسانياً » بل أهم من هذا كله صار الإنسان نفسه « إنسانياً » .

أما الأخلاق فقد أصبحت تطوراً تاريخياً لا نهاية له ، وإذا كانت هذه الأخلاق تهدف حقاً إلى خلق « الإنسان الأعلى » (السوبرمان) فإن من الحق أيضاً أن أهم صفات « الإنسان الأعلى » هي أنه يعلو على نفسه دائماً ، ويتجاوز ذاته ويسمو عليها ، بحيث لا وجسده لعد معين يقف عنده في تطوره الروحي . الإنسان الأعلى عند « نيتشر » مستقبل لا يمكن بلوغه ، أو الوقوف منه وإنما هو وئب دائم ، ورغبة أكيدة في السير قدماً إلى الأمام .

ويصبح « نيتشر » في مقابل أخلاق العبيد أخلاق الإنسان الأعلى ، وهي أخلاق كلها حرية وخلق جديد للقيم الأخلاقية .

وفكرة خلق القيم الجديدة موجودة في جميع الفلسفات الوجودية ، وكل من هذه الفلسفات تحاول ابتكار قيم أخلاقية جديدة ، إذ أن كل وجودية تعبر عن شخصية صاحبها الذي يختلط لنفسه سبيلاً جديداً في الحياة له قيمة الخاصة ، بل أنها تخلق فلسفية جديدة لمعنى القيمة وهكذا أصبحت مشكلة « القيم » من المشاكل الرئيسية في كل فلسفة وجودية .

والواقع أن « نيتشر » لم يضع أخلاقاً ايجابية جديدة ومع ذلك نستطيع أن نستخلص عنصراً ايجابياً واحداً وسط هذا الخليط العجيب من الأفكار ، وهو أن الحقيقة الأخلاقية الأولى تكمن في علو الذات على مسيرة على نفسها .

ومن الطبيعي أن يكون القلق من المشاعر الملزمة لهذه العملية - عملية علو الذات على نفسها . و « نيتشر » يشبهها هنا « كيركجورود » أشد الشبه وكلاهما كان بطلاً من أبطال القلق ، غير أن القلق يتخذ عند « نيتشر » معنى خاصاً هو ماسيميه بالشعور بما في « الوجود الفردي من مفارقة » ومعنى هذه المفارقة أن القوى الحقيقية التي تتحكم في الفرد والتي تؤلف أساس فريديته هي القوى البيولوجية أو بمعنى آخر « الفرائز » ، وهذه القوى أو الفرائز لا فردية في حد ذاتها بمعنى أنها نتيجة للأوراثة والجنس . . . . . فكأنما القوى اللافردية هي التي تتحكم في الفردية ، وهذا ما يعنيه « بالمفارقة » . والفرد يريد توكيده فريديته دائماً ، ومن ثم فإنه يشعر بالتوتر والصراع والتمزق داخل نفسه ، ويرمز « نيتشر » للقطبين اللذين يتصارعان في نفس الإنسان « بديونيسيوس » و « أبولون » . فديونيسيوس يمثل في الإنسان القوى التي تميل به إلى المشاركة في شيء أكثر منه اتساعاً وأشد عمقاً . أما « أبولون » فيمثل الحياة الفردية وانعكاس الذات على نفسها .

وهكذا نستطيع أن نلخص النقطة الرئيسية التي التقت فيها فلسفة كيركجورود « وفلسفة نيتشة فجعلت منها رائدين للفكر الوجودي وهي :

- ١ - ابئار الذاتية على الموضوعية في البحث عن الحقيقة بحيث تصبح الذاتية هي القيمة العليا في كل بحث فلسفى .
- ٢ - تفتييد كل فلسفة منطقية مجردة غريبة عن الحياة وبعيدة عنها .
- ٣ - الاعتقاد بأن الفرد هو الذي يخلق ماهيته وطبيعته عن طريق حريته واختياره أو بمعنى آخر ان الوجود سابق على الماهية .
- ٤ - لا تقوم الحياة الأخلاقية الا حينما يعلو الفرد على نفسه باستمرار وينجاوز ذاته تجاوزاً متصللاً .
- ٥ - الانسان في هذه العملية من العلو وتجاوز الذات لا بد له من المخاطرة والارتباط ولا بد أن يشعر أيضاً بالقلق واليأس والتوتر والتمزق .

وهذه النقط ستتخذ صورة واضحة منظمة على أيدي الفلسفه الوجوديين الذين سنعرض لأفكارهم في الفصول التالية .

مارتن هیلدجر

(۱۸۸۹)

وفلسفة « هييدجر » (١) في منتصف الطريق بين « نيتشة » .  
 « كيركجورد » فهو يحيا في عالم « نيتشة » بمشاعر « كيركجورد » وفي  
 عالم « كيركجورد » بمشاعر ( نيتشة ) كما يقول جان قال :

ويتفق « هييدجر » مع الفيلسوفين السابقين في أن تجربته الأساسية  
 في الحياة هي القلق ، وقد رأينا كيف أقام كل من « نيتشة » و « كيركجورد »  
 فلسفة ذاتية صرفة على هذه التجربة - أما « هييدجر » فلا يقيم فلسفة  
 ذاتية مثلهما ، وإنما يحاول أن يقيم « علماً للوجود » Ontologie بمعنى أنه  
 لا يتخد وجوده الذاتي موضوعاً للفلسفة ، وإنما يتخد منه أساساً لعلم يمكن  
 أن ينطبق على الأفراد جميعاً . ويريد « هييدجر » أن يستخلص من تجربته  
 تلك الذاتية القائمة على القلق الشروط العامة والسمات المشتركة لكل  
 وجود فردي أيا كان .

فهو لا يكتفى أذن بوصف تجربته الذاتية كما فعل « كيركجورد »  
 أو « نيتشة » وإنما يريد أن يعمم وأن يجرد وأن يضع علماً لا مدخل فيه  
 للأراء الفردية والأفكار الشخصية ، فهو يعود إلى فكرة المذهب التي رأينا  
 كيف ماجها « كيركجورد » - هجوماً عنيفاً ، فيغضّ منها في الوجود ،  
 مذهبها فيه كل ما نعاه « كيركجورد » على « هيجل » من التنظيم والتسلسل  
 المنطقي ، كل ما هنالك من اختلاف بين « هييدجر » ، « هيجل » أن هييدجر  
 يقيم فلسفتة على أساس تجربة ذاتية صرفة يجعل للقلق فيها المدلّ الأول ،

(١) ليس في حياة « هييدجر » ما يفرى بالتحليل فقد ولد سنة ١٨٨٩ من أسرة المانية وأخذ يعد نفسه للتدرّيس بالجامعة ، فعين أستاذاً  
 للفلسفة في جامعة « فرايبورج » وظل يتدرج في السلك الجامعي حتى عين  
 سنة ١٩٢٨ مديراً للجامعة خلفاً للفيلسوف الألماني « ادموند هسرل »  
 واعتزل التدرّيس في الجامعة بعد أن وجهت إليه تهمة التعاون من النازية.

ويمكن أن نقسم الكتب التي ألفها هييدجر إلى مجموعات ثلاث : الكتب  
 ذات الصبغة الجامعية مثل البحث الذي كتبه عن « الحكم » والرسالة التي  
 قدمها إلى الجامعة عن « دنس سكوت » وتنضم المجموعة الثانية كتابه  
 الرئيسي : « الوجود والزمان » (سنة ١٩٣٧) ولم تظهر منه حتى الآن غير  
 المقدمة والجزء الأول ويبدو أن الجزء الثاني لن يظهر على الأطلاق كما  
 يمكن أن تستخلص ذلك من فلسفته . وتحتوي المجموعة الثالثة على  
 الكتب الملحقة أو الثانوية مثل كتاب « كانت ومشكلة الميتافيزيقا »  
 (سنة ١٩٢٨) ، « ماهية الأساس » ، « ما الميتافيزيقا » ؟

(سنة ١٩٤٠) . وكتاب « ما الحقيقة ؟ » (سنة ١٩٤٥) .  
 وتمتاز هذه الكتب عامة بالتعقيد وإبراد المصطلحات الجديدة التي  
 يصعب نقلها إلى آية لغة أخرى ، ولذلك فإن تبسيط أفكار هذا الفيلسوف  
 مهمة شاقة .. بل تكاد تكون متعددة .

بينما لا يفعل « هيجل » ذلك وإنما يقيم فلسفته على تصور عقل صرف لا مجال فيه للتجربة الشخصية .

فلسفة « هيجل » ليست فلسفة فرد بعينه ولكنها فلسفة كل فرد ، وهي وصف للوجود الإنساني عامه ، أو هي قراءة للوجود . فهي تقنع بما ترى وتشعر وتحس وهي لذلك لا تصادف أية مشكلات في طريقها ، وإنما تمضي في وصف ما تراه وقراءاته وليس ذلك بالعمل الهين .

و « هيجل » يختلف عن « يسبرز » الذي يريد أن يعرف ما هو وجود « أنا » Le moi بينما يريد « هيجل » أن يعرف ما هو الوجود عامه .

ويجب الا الخلط بين المنهج الذى يتبعه هيجل وبين الاستبطان النفسي فان هذا المنهج الأخير يريد أن يصل الى كنه الحياة النفسية ويرمى الى وصف تيار الشعور فى مضمونه ، وفي الأفعال التى تنتجه عنه ، وفي الميول الشعورية التى تحكم فى سلوك الإنسان ، ولكنه لا يهتم مطلقا بوجود الإنسان نفسه او بعبارة أخرى هذه المنهج النفسية تهتم بالظواهر النفسية لا بظاهرة الوجود التى تكمن تحتها ، بينما موضوع علم الوجود هو هذه الظاهرة الأولى التى تكمن وراء هذه الظواهر النفسية .

ومهما يكن من أمر فإن الفكر الوجودى يدخل على يد « هيجل » فى طور جديد من أطواره « هو طور » المذهب وليس من شك ان « هسرل » قد ساهم فى هذا الطور الجديد بنصيب كبير بفلسفته الظاهرية .

ولنا أن نتساءل : اذا كان « هيجل » يريد البحث فى الوجود عامه فلماذا يبدأ بالوجود الانساني للدراسة هذا الوجود ؟ الواقع أن السؤال يتضمن الإجابة لأن « الإنسان » هو الذى يضع هذا السؤال ، ولأنه الكائن الوحيد الذى يضع وجوده موضوع التساؤل .

وقد قلنا من قبل أن القلق *L'angoisse* هو التجربة العميقه التي تثير الطريق أمام « هيجل » للكشف على طبيعة الوجود . فما معنى القلق ؟ وكيف يمكن أن يكون سبيلا الى المعرفة ، يحب أولا قبل تحديد معنى القلق أن نميز بينه وبين شعور آخر كثيرا ما يختلط به حتى ليصعب علينا أن نفصل الواحد عن الآخر وهو الشعور بالخوف ، فنحن عندما تخاف نستطيع دائمآ أن نحدد موضع خوفنا ، وهناك دائما خطر يهددنا فى صورة او فى أخرى ، أما القلق الذى يعنيه « هيجل » فليس له موضوع محدد ، ونحن اذا سألنا عادة شخصا ثنتابه هذه الحالة أجاب بأنه لا يدرى سببا او علة لهذا القلق الذى يعتريه .

ولم يفطن الفلاسفة القدماء الى ما فى هذه العاطفة من ابهام وعسر تحديد فالقديس « أغسطين » و « لوثر » يربطان بين القلق والخطيئة ، فنحن نقلق حينما نرتكب خطيئة ما ، ولكن هذا الشعور بالقلق يختفى جالما نطمئن الى عفو الله وغفرانه ، فالقلق حالة عابرة عارضة سرعان ما تزول بزوال سببها وهو هنا الخطيئة ، ييد أن « كيركجور » استطاع أن يقطف شوطا بعيدا فى تحليل القلق « وهيجل » يعترف للفيلسوفين الوجوه

بهذا الفضل ولكننه يقول ان تحليل « كيركجورد » للقلق لم يتتجاوز به المجال النفسي الى المجال الوجودي وهذا ما فعله « هييدجر » .

والواقع أن القلق عند « هييدجر » لا يكشف عن الوجود بقدر ما يكشف عن العدم ، أو ان شيئاً الدقة : ان القلق يكشف لنا عن الوجود لأنه يتبع لنا أن نعرف معنى العدم . ونحن في القلق نرى هوة العدم وقد فقرت فاما لا يتلاع وجودنا كله ، ونشعر أن الأشياء جميعاً تنزلق وتفر من أيدينا وكأنما ينسكب الوجود في ثغرة غير منظورة .

ويحاول « هييدجر » محاولات يائسة لتعريف العدم ووصفه ولكننه ينبع على كل حال في أن يضفي على العدم طابعاً ايجابياً بعد أن كان سلبياً صرفاً في جميع الفلسفات السابقة التي جعلت من العدم سلباً للوجود فحسب . وهذا الطابع الايجابي للعدم مصدره الفعل أو الدور الذي يقوم به العلم للكشف عن طبيعة الوجود عن طريق ذلك الشعور العميق بالقلق الوجودي ، فالعدم يقوم باعدام الوجود ومن ثم فهو فعل ايجابي .

ولكن متى يشعر الإنسان بالقلق ؟ وهل يشعر به الناس جميعاً سواء بسواء ؟ وكيف يمكن أن يكشف القلق عن الوجود ؟

يعتقد « هييدجر » أن الإنسان يمكن أن يحيا وجوده على صورتين مختلفتين : فهو أما أن يحيا وجوداً مبتدلاً تافهاً لا قلق فيه ، أو أن يحيا وجوداً أصيلاً مفعماً بالقلق ، وجوداً يستطيع فيه أن يؤكّد ذاته ، وأن يصبح نفسه .

ونحن نبني عادة في مجال الوجود المبتدل الزائف تحت تأثير الكسل وضفط التقليد والنظم الاجتماعية ، وفي هذه الحالة يظل « القلق » متوارياً أو كامناً وراء ظواهر الهم *souci* أو الانشغال على مستقبلنا وأطفالنا وحياتنا اليومية العسادية ، وهذا الهم أو الانشغال يصرفنا عن الشعور بالقلق الوجودي الذي وصفناه وبنائنا عن حقيقة أنفسنا ، فلا تتصل بها اتصالاً حقيقياً ، وإنما نظل عبيداً للحياة اليومية التافهة « حياة الناس » أو حياة أي فرد من الأفراد دون تمييز بحيث يمكن أن يحل محلنا أي شخص آخر ، أو أن نحل نحن محل أي شخص آخر ، فلا شعور هناك بوجودنا الخاص أو فريديتنا المتميزة وإنما نحن مجرد آلات اجتماعية أي أن الواحد منا ليس أكثر من موظف أو عامل أو تاجر ... الخ . والانسان في هذه الحالة خاضع لقوة غير محددة توجه سلوكه في الحياة ، وكلمة السلوك هنا تؤخذ بأوسع معانيها فلا تقتصر على المركبات والأفعال بل تشمل المشاعر والأفكار أيضاً .

ويمضي « هييدجر » في تحليل هذا الوجود المبتدل تحليلاً رائعاً ربما كان بحق أجمل أجزاء فلسفته كلها وأصدقها ، ولعل أبرز خصائص هذا الوجود ومميزاته هو غلبة « الشرارة » أو « الدردشة » – كما نقول باللغة العامية – بحيث تصبح الكلمة « يقولون ... » أو « يقول الناس » هي المرجع الأخير للحقيقة ومعياراً لكل دقة وعمق ، فالكل يُعرف كل شيء ويتحدث عن كل شيء وعن كل ما قد يحدث وما يجب أن يفعل الناس ، وتصبح القدرة على الكلام مقاييساً لمعرفة المرء بالأشياء بينما هو في الواقع لا يتحدث

عن شيء ولا يعرف شيئاً ، وحينما يتمكن حب « الدردشة » في الإنسان يقطع كل حلقة بينه وبين الوجود الحقيقي الأصيل . وتفضي هذه « الشريحة » إلى سمة أخرى من سمات الوجود المبتدل هي « الفضول الزائف » وبهذا الفضول يتغمس الناس في الحوادث اليومية ، ويبحثون عن كل جديد من الأشياء لا رغبة في معرفتها ، وإنما شحونا إلى رويتها فحسب ، والدافع الأول لهذا الفضول التسللية والهروب من الذات والاستغراف أو بمعنى أصح ، الضياع في الأشياء ولذلك كان هذا الفضول يتسم بالخلفة والطيش والنزق ، وينتهي الأمر بالرجل الفضولي أن يعتقد أنه يعيش حياة هامة أصلية متعددة ، لانه ينتقل من حالة إلى حالة أخرى ، ومن حادث إلى حادث غيره وهلم جرا دون توقف وهذا بالطبع أشنع أنواع الفضول لأنه يحجب عنا طبيعتنا الأصلية إلى الأبد .

وهذا يسلمنا إلى الصفة الثالثة من صفات الوجود المبتدل وهي « الإبهام » أو « الخلط » ومعنى هذه الصفة أننا نصل من الابتدا إلى درجة لا نستطيع معها التمييز بين الحياة الأصلية والحياة المبتدلة .

هذه الصفات الثلاث هي ما يسمىها « هيدجر » بالسقوط Verfallen وليس معنى هذا السقوط أننا نسقط إلى حالة أدنى أو من حالة أولية ظاهرة إلى حالة أقل طهارة ، فان « هيدجر » لا يعترف بالخطيئة الأولى كما يعترف « كيركجور » لأنه لا يعترف بالذين اطلقا ، وإنما يظل ممنيا بالحياة الأرضية وحدها ، وإنما السقوط هو تحديد وجودى أو موقف تخدذه الذات حيال نفسها ، أو بمعنى أوضح السقوط هو هروب الإنسان من ذاته بوصفها قدرة على أن تكون نفسها ، والسقوط أيضا فرار من القلق لأنه يتجدد وجودنا باسراه ، ويعزلنا أمام أنفسنا بحيث تشعر بهذه العزلة شعورا حادا يختفي معه كل ما يمكن أن يعتمد عليه الإنسان في وجوده وتجثم عليه الوحدة ويعس بالغرابة احساسا عميقا ، وأنه ليس في بيته وبين ظهرانيه ، وينتابه شعور بعدم الاستقرار في عالم الحياة اليومية ، وهناك يجد نفسه مرغما على اختيار ذاته ، ويعلم أن الوقت قد حان لتحمل المسئولية الملقاة على كاهله .

وحيثما نقر الصمود أمام هذه المسئولية نحيا في هذه الحالة وجودا مختلفا عن الوجود السابق ، ونخرج عن حالة السقوط التي أقيمت فيها أنفسنا الخاصة وشخصيتنا المميزة ، ولا يكون ذلك بالطبع إلا بشيء من العزم والتصميم وال الألم .

ونحن حينما نقرر أن نحيا هذا الوجود الأصيل لا يتغير شيء من مضمون العالم ، وإنما يتغير الضوء الذي نرى على هذه الناس والعالم ، انه أشبه باكتشاف جديد للعالم الذي نعيش فيه ، وتشعر الذات في هذه الحالة بتسامح مطلق مع الغير لأنها تشعر شعورا قويا بأنها لا يمكن أن تكون هذا الغير فلا يمكن أن تلومه على ما يفعل ، وتبتل النزوات القديمة التي كانت تسود علاقتنا بالغير بعلاقة أخرى من الوجود المشترك ، وتنظر حينئذ إلى الحياة على أنها غرور باطل وعبث لا غناه فيه ، وتصبح هذه النظرة كل أفعالنا فلا نعود نتارجع فيما نفعل بين المناسبات والظروف كما يفعل أغلب الناس .

ولا يتبدّل إلى الذهن أننا وقد بلغنا هذه الحالة من الوجود الأصيل تبقى فيها إلى الأبد ، كلا وإنما الوجود الأصيل صرّاع دائم وكفاح مستمر تنتصر فيه الذات على نفسها انتصاراً يجب أن يتجدد بلا انقطاع على المطامع والغوايات العديدة التي تزلفها لنا الحياة المبتذلة .

وهكذا نجد أن الشعور بالقلق إذا أحسسنا به كما ينبغي ، ولم تجأنا الفرار منه ، بل وحملنا كل ما يجره من نتائج ، نجد أن هذا الشعور يكشف عن وجودنا الخاص ، وعن أننا في هذا العالم نفتقر إلى السنن والمعين ، وأنه قد قذف بنا في هذه الحياة دون أن ندرى لذلك سبباً ، وهذا يسميه الوجوديون « بانتفاء المعنى » *L'absurdité* أو الوجود بلا ماهية ، ونحن وجود بلا ماهية ولذلك فلابد لنا من أن نعثر لأنفسنا على ماهية ما ابتدأه من الوجود ، وهذا هو معنى العبارة المشهورة التي يتفق عليها الوجوديون عامة وهي « أن الوجود سابق على الماهية » ، وفي هذه العبارة ثورة على جميع الفلسفات القديمة ابتداء من « أفلاطون » حتى « هيجل » وهي الفلسفات التي ترى أن الماهية سابقة على الوجود ، أي أن الله يتصور ماهية الإنسان وماهية العالم أولاً ثم يأتي وجود الإنسان ووجود العالم مطابقاً لما تصوره الله من ماهية الإنسان والعالم ، كما يتصور النجار منضدة من الخشب ثم يصنعها بعد ذلك .

الإنسان إذن في فلسفة « هيجل » وفي الفلسفات الوجودية عامة صائم لنفسه ، وهذه هي الصفة الأولى من صفات الوجود الأصيل – أي قدرة الإنسان على أن يكون ذاته . وهذا ما يسميه « هيجل » بالذاتية وهذه الذاتية كما رأينا ليست *am* *fat* وإنما الذاتية إمكانية صرفة بمعنى أن الإنسان يمكن أن يصبح ذاته ، وقد لا يستطيع ، فالذاتية هدف يراد بلوغه ، وصفة تعمل على اكتسابها ، وقد نیأس في هذه المحاولة أو تقهّرنا العقبات المختلفة عن بلوغ الهدف المنشود فنجنيها حياة مبتذلة لتلك التي وصفناها ، والتي سماها بسكال بحياة التسلية أو اللهو أو « العبث » ، وهي الحياة التي يحياها الإنسان لينسى نفسه ، ويبعد همومه ، ويخلّى شقاده عن نفسه وعن الآخرين .

ولا يمكن للذات أن تصبح نفسها إلا إذا كانت تتّمتع بالحرية ، ولكن هذه الحرية ليست مطلقة إذ يحدّها الميلاد من أحد طرفيها ، والموت من الطرف الآخر ، فنحن لم نكن أحرازاً حينما ولدنا ، ولسنا أحرازاً في اختيار اللحظة التي نموت فيها ، والطريقة التي نموت بها ، ويلخص هيجل هذه القيود التي تسّعى الحرية وهي مكبلة بها بإنها منذ أن نوجد ، نوجد في العالم بمعنى أننا نأتى إلى هذا العالم وقد اتخذ صورة معينة ، وإننا طالما كنا أحياء فلن نستطيع أن ن脫ّق من الظروف التي تحيط بنا : من مكان وزمان ونظم اجتماعية معينة ، والوجود في العالم ليس صفة تنضاف إلى الذات أو إلى الآنا وإنما هو يدخل في تركيب هذه « الآنا » لأننا لا نستطيع أن نفكّر إلا بالارتباط بمجموعة الأشياء الخارجية التي تحيط بنا . وهذا الارتباط الدائم يجعل من هذه الأشياء عنصراً مكوناً للذات نفسها ، لأنّه يتّصف بصفة الهم أو الانشغال .

وهنا يأتي هيجل بنظرية جديدة في المعرفة ، فإن معرفتنا بالأشياء

كانت تتسم في نظريات المعرفة القديمة بطابع من التجريد ، والبرود يجعلنا نبدو كمفترجين على هذا العالم الذي نعيشه فيه ، أما هييدجر فيرى أن معرفته بالأشياء تتحدد صفة « انفعالية » هي الهم أو الانشغال ، نحن مشغولون بهذه الأشياء مهمومون بمعرفتها لأنها تكون جزءاً من حياتنا ، وتدخل في تركيب وجودنا كما رأينا من قبل ، ولذلك فاننا نبدأ بمعرفة الأشياء التي تحتاج إليها في تحقيق امكانياتنا ، فمعرفتنا بالعالم معرفة عملية وليس نظرية ، والأشياء لا معنى لها الا بوصفها أدوات لتحقيق امكانيات الذات وطالما لم نستخدم الأشياء في تحقيق هذه الامكانيات بقيت وجوداً خاماً لا معنى له ، وبعبارة أخرى هذه الأدوات ليست شيئاً آخر غير الصورة التي أسقطها على ضوء امكانياتي الخاصة .

وإذا كانت الحياة الاجتماعية تفرض علينا شيئاً من النظام الا أن الأفراد ينسرون داخل هذا النظام الاجتماعي نظماً جديدة وتركيبات مختلفة تتجاوز مع الحاجات الفردية .

ويقودنا الوجود في العالم الى تركيب آخر للذات ، فإذا كان الوجود في العالم أمراً لا مناص منه بالنسبة للذات فإن الوجود مع الآخرين ضرورة لازمة لا مفر منها ، وكما أنها لا تستطيع أن تفك أو تعمل إلا ونحن منتبطن بها العالم فهذا لا نستطيع أن نفك أو نعمل إلا ونحن منتبطن بالآخرين . وتأكيد هييدجر لهذه الحقيقة يفسد ما يدعوه أعداء الفكر الوجودي من أن هذا الفكر دعوة الى الانعزال والانفصال عن الآخرين ، وكيف يمكن أن يكون الأمر كذلك وجميع الفلسفات الوجودية تؤكّد أن الوجود مع الغير تركيب داخل في وجود الذات نفسها ، فلا وجود للذات منعزلة عن ذات أخرى كما لا وجود للذات إلا في عالم ، فهذا « الوجود - مع » يؤلف نفس العلاقة التي يكونها « الوجود - في » بالنسبة للذات ، من حيث أنه ارتباط ضروري وتركيب داخل في الذات نفسها أي أن من طبيعة الذات أن تكون دائماً في وجود مع الغير أو مع ذات أخرى . ويستطيع هذا الارتباط بصبغة الهم أو الانشغال أيضاً ، والذات تحمل هذا « الهم » أيها ذهبت كما تحمل الأرض الهواء الذي يحيط بها .

وأبسط التجارب تكشف للفرد عن اعتماده على الغير ، ويصل هذا الاعتماد أحياناً إلى درجة الفناء في الغير فناء تماماً ، ويؤلف « الناس » في هذه الحالة ديكتاتورية مطلقة توجه الفرد في كل أفعاله حتى تتمحى المسئولية الشخصية والشعور بالفردية « فكل إنسان هو الآخر وليس أي إنسان ذاته » وهذا هو السقوط بعينه

ولكن ليس معنى التخلص من حالة السقوط تلك ، إننا نتخلص من الآخرين ومن تأثيرهم على الذات فليس هذا الأمر ممكناً لأن الغير داخل في تكوين الذات حتى ولو لم نتعرف بذلك ، الواقع إننا حينما نعقد العزم على أن نحيا حياة أصلية غالباً ما نصطدم بالمجتمع وبالعرف العام وبالتقالييد التي توارثتها الجماعات جيلاً بعد جيل ، ولكن ليس معنى هذا الاصطدام أننا لا نعرف بالآخرين ، ولا نحسب لهم حساباً ، وإنما كل ما في الأمر أننا لا نعرف ببعض الأوضاع التي يتخذها الناس في حياتهم ، وحتى لو فرض علينا كفاحنا للقضاء على هذه الأوضاع نوعاً من العزلة المتوحدة ،

فإنها عزلة غنية بالتفكير في الآخرين ، وبالرغبة القوية في أن يحييا الغير حياة مثل هي تلك الحياة التي دعونا إليها ، واضطررنا إلى العزلة والابتعاد عن الناس .

ونفهم نظرية هييدجر كما ينبغي حينما نقارنها بنظرية «ليبيتنس» في «المونادات» أو الندارات الروحية . «فليبيتنس» يشبه الأفراد بالذرارات المغلقة على نفسها ، فلا أبواب لها ولا نوافذ ، بينما يعتقد هييدجر أن الأفراد لا أبواب لهم ولا نوافذ لأنهم نوافذ وأبواب فحسب ، أي أنهم في الخارج مفتوحون على العالم ، أو هم في الشارع على حد تعبيره وهنا تستجibil هذه الفلسفة التي تبدأ لأول وهلة معنأة في الفردية الى فاسفة توّكّد علاقتنا الطبيعية بل والمتافيزيقية بالأفراد الآخرين ، وحتى في أشده موافقنا فردية ، وحينما نفكّر في انفسنا في وحدة تامة لا نستطيع أن ننفصل عن الآخرين ، ويقول هييدجر أن الوجود بدون الغير هو نفسه صورة من صور الوجود من الغير .

ونعود الآن إلى الصفات الأساسية للوجود الأصيل .

رأينا كيف يدفعنا القلق الى أن نشعر بأنفسنا ، وبأننا موجودون في العالم ومع الآخرين ، فالقلق صيحة صادرة من أعماقنا لكي نصبح أنفسنا أو هو بتعبير داروج بسيط « صوت الضمير » يناديها لكي تعينا حياة أصلية ويهيب بنا أن نطرح عن أنفسنا موقف « السقوط » والهروب الذي نفه من أنفسنا ، هذه الصيحة الصادرة من أعماق نفسى أشعر أنها صادرة مني ومن شيء أعلى من نفسي في آن واحد وهذا ما يدعو بعض الفلاسفة الى القول بأنها صادرة من الله أو من المجتمع أو من الجنس race الخ ، وهذه التفسيرات جمياً يرفضها هيجلر بشدة لأنها لا تفسر كيف يمكن أن يكون هذا الصوت صادراً مني وفي الوقت نفسه غريباً عني .

« وهيدجر » لا يعترف بوجود قوة أعلى من الذات ، ولكنّه يقول مع ذلك يعلو آخر لا وجود فيه لأى طابع ديني أو تقويمي . والعلو عنده أنواع فقد يكون علوا نحو العالم الذى نعيش فيه ، وهذا العلو معناه الرغبة فى معرفة الأشياء ، وقد يكون علوا نحو الآخرين أو نحو المستقبل ، وهكذا تتحدد فكرة العلو عند هيدجر طابعا انسانيا محضا ، فهو حركة باطنية ، أي أنها لا تخرج عن العالم الذى نعيش فيه ، وليس من الضروري أن يتخدّ العلو صفة لأنّه يتتجه نحو شيء أعلى بالمعنى التقويمي - أي نحو شيء أسمى - وأنما العلو هو كل حركة تريدها أن تتصل بشيء خارجنا كالعالم أو الغير أو بشيء أمامنا كالمستقبل ونحن حينما نريد تحقيق أنفسنا نعلو عليها أي تتجاوز ما هي عليه في الوقت الحاضر متوجهين نحو ذات أخرى تتمثلها ونحاول الوصول إليها ، نحن دائما أمام أنفسنا أو سابقين لأنفسنا على حد تعبير هيدجر ذلك لأنّا إمكانية ومشروع من المشروعات فلا مناص من أن نلقى بأنفسنا دائما إلى المستقبل والانسان كائن يتتجه دائما نحو إمكانياته وهكذا نستطيع أن نقول إن الوجود الانساني الأصيل يتتصف دائما « بالزمانية » فهو متزمن ، وأن هذا الوجود الزماني يشير دائما إلى المستقبل ، لأنّا لا نعمل إلا من أجل المستقبل ، ولكننا إذا كنا دائما أمام أنفسنا ، وكنا نتقlim دائمًا إلى المستقبل فنحن أيضا وراء

أنفسنا لأننا وقد أقيينا في هذا العالم في عصر بعينه ومكان بعينه لانصبح في هذه الحالة مستقبلنا فحسب ، وإنما نحن أيضاً ماضينا وأذا كان لا بد لنا من أن نجد أنفسنا فإن هذا التعبير نفسه ينطوي على الماضي والمستقبل معًا .

فكلمة نجد تدل على المستقبل ، وكلمة أنفسنا بما يدخل فيها من عناصر لا ارادة لنا فيها ولا حرية لنا في اختيارها تعبر عن الماضي ، وهكذا يكون الماضي الآونة الثانية من آنات الزمان . ونحن ننتقل دائمًا من المستقبل إلى الماضي ، ومن الامكانيات إلى الذكريات هكذا دون انقطاع ، ولكن أين نجد الحاضر في هذه النظرية عن الزمان ؟

إننا حينما نقرر أن نكون أنفسنا لا نقرر ذلك في الماضي أو في المستقبل وإنما نقرر ذلك الان ، وفي هذه اللحظة الراهنة فالتصميم او العزم *resolution* كما يسميه هييدجر يقع في الحاضر ، والحاضر هو معقد الصلة بين الماضي والمستقبل . وهكذا يتالف وجودنا الأصيل من هذه الآنات الثلاث وهي المستقبل والماضي والحاضر ، والوجود الإنساني ليس شيئاً آخر غير هذه التزامية فهو لا يتتطور في الزمان . ولا يتحقق امكانياته في الزمان وإنما هو هذا الزمان نفسه ، فالوجود زماني إن صبح هذا التعبير ، وبكل فرد هنا تاريخ خاص يصنعه لنفسه .

ويكشف لنا القلق أيضاً فيما يكشف عن الثنائي الذي يتصرف به وجودنا وهذا الثنائي طابع أساسى للوجود الإنساني . ومهما تكون امكانياتنا فنحن نعلم أن هناك لحظة تنتظرنا لن يكون فيها وجود يتقدمنا أو مستقبل أعمانا .

وهذا الشعور بالثنائي أو الثناء تنشأ عنه صفة أخرى من صفات الوجود وهي الشقاء الدائم . نحن في شقاء دائم لأننا لا نستطيع تحقيق جميع امكانياتنا ولا يمكن أن نحقق أحدي هذه الامكانيات إلا بالانصراف عن تحقيق امكانيات أخرى علينا اذن أن نختار بعض الامكانيات وأن ننبذ بعضها الآخر ، وبذلك نقضى بالاعدام على جزء من كياننا ووجودنا ، فوجودنا يحمل العدم في قلبه كما تحمل الشمرة الناضجة الدودة في جوفها .

نحن وجود لفتساء . والموت يترصدنا في كل خطوة من خطواتنا لا يعني أنه شيء خارجي سيفقبض أرواحنا في لحظة من اللحظات ، ولكن يعني أننا نحمل موتنا داخل أنفسنا كما تحمل الأم جنينها داخل أحشائتها ، وهذا ما يسميه هييدجر بالوجود من أجل الموت ، وتلك صفة أساسية من صفات الوجود الإنساني .

وليس يعني الوجود من أجل الموت أن الموت هدف يسعى الوجود إليه ، أو تطور نحو غاية إذا بلغها الإنسان أصبح شيئاً مكملاً . فان الوجود الإنساني لا يمكن أن يكتمل بطبيعة لأنه لا يستطيع أن يتحقق كل امكانياته ، والموت ليس اكتمالاً لهذه الامكانيات ، وإنما هو القطاع لها . الموت هو استحالة كل امكانية . ولما كان الوجود الإنساني لا يستطيع أن يتحقق كل امكانياته فهو وجود ناقص بطبيعة ، ولا يمكن أن يكتمل بالموت

أو بغيره ، وإنما هو وجود مؤجل باستمراً ، ونحن نقول دائمًا بصدق تتحقق شخصياتنا إننا لم نصل بعد ، أو إننا لسنا بعد ما أردنا أن تكون فهذا النقص أو هذا التأجيل ، أو هذا «ليس بعد» صفة مكونة للوجود الإنساني وداخلة في تركيبه وطبيعته .

بيد أن فكرة النقص في الوجود الإنساني تختلف كل الاختلاف عن فكرة النقص في الأشياء فاننا لا نصف الأشياء بالنقص إلا لأننا «نريد» من هذه الأشياء أن تكون شيئاً آخر يمكن أن توجد جميع عناصره ، إذ تمثل هذه الأشياء في حالة أخرى غير حالتها ، ومن ثم نعقد المقارنة بين الشيء كما هو أمامنا وبين الشيء كما نريده ، فنحكم عليه بالنقص ، سالهالان مثلاً بدر ناقص ولكنـه في حد ذاته هلال كامل ولكنه يصبح ناقصاً لأنـنا تصورنا البدر في مخيلتنا ، وقارناه بالهلال ، وفي هذه العالة حكمـنا بأنـ الـهـلـالـ بـدـرـ نـاقـصـ ، وكـذـكـ المـاءـ الذـيـ يـغـليـ فـالـمـاءـ كـامـلـ فـىـ أيـ درـجـاتـ حرـارـتـهـ وـلـكـنـاـ حـيـنـمـاـ نـرـيـدـهـ مـغـليـاـ نـقـولـ انهـ لمـ يـصـلـ بـعـدـ إـلـىـ درـجـةـ الغـلـيـانـ التـيـ نـرـيـدـهـ وـهـلـمـ جـراـ .

أما الوجود الإنساني فليس ناقصاً بهذا المعنى لأنـه مؤجل بطبعـهـ وفيـ آيةـ حـالـةـ مـنـ حـالـاتـ لـأنـهـ لـنـ يـصـلـ مـطـلـقاـ إـلـىـ الصـورـةـ التـيـ يـرـيـدـهـ ، فـفـكـرـةـ التـأـجـيلـ أوـ «ـلـيـسـ بـعـدـ»ـ دـاخـلـةـ فـيـ تـرـكـيـبـهـ نـفـسـهـ لـأـنـهـ اـتـجـاهـ دـائـمـ نـحـوـ تـحـقـيقـ اـمـكـانـيـاتـهـ التـيـ هـيـ فـيـ الـحـقـيـقـةـ نـفـسـهـ التـيـ يـرـيـدـ أـنـ يـكـونـهـاـ وـالـتـيـ تـنـظـلـ دـائـمـاـ وـبـالـضـرـورـةـ بـعـيـدةـ عـنـ مـتـنـاـوـلـ يـدـهـ ، فـالـوـجـودـ إـلـاـنـسـانـيـ لـاـ يـمـكـنـ أـنـ يـلـعـقـ بـنـفـسـهـ وـفـقـاـ لـطـبـيـعـتـهـ وـجـوهـرـهـ .

ولا يمكن أن يكون الموت نضوجاً كنضوج الثمرة لأن النضج يحمل معنى الاتكتمال ، وقد رأينا أن الموت ليس انتصاراً لنفرد لأنـنا غير مكتملين ، ومن ثم غير ناضجين .

كما لا يمكن أن يكون الموت انقطاعاً للوجود أو انتهاء بالمعنى الذي تعنيه بانقطاع المطر أو انتهاء الطريق النج ، ليس الموت شيئاً من هذا له لأنـ الـاـنـتـهـاءـ لـيـسـ شـيـئـاـ مـوـجـودـاـ فـيـ هـذـهـ اـشـيـاءـ بـالـضـرـورـةـ مـنـدـ وجودـهـ وإنـماـ الموـتـ جـوـهـرـ الـوـجـودـ أـيـ انـ الـوـجـودـ يـقـضـيـ مـنـ حـيـثـ جـوـهـرـهـ الـفـنـاءـ وهذاـ ماـ تـعـبـرـ عـنـهـ هـذـهـ عـبـارـةـ أـفـصـعـ تـعـبـيرـ :ـ «ـ مـنـذـ أـنـ يـوـلـدـ إـلـاـنـسـانـ يـكـونـ بـالـفـعـلـ فـيـ شـيـخـوـخـةـ الـمـوـتـ»ـ .ـ وـالـتـفـكـيرـ فـيـ هـذـهـ الـحـقـيـقـةـ ،ـ وـجـعـلـهـ نـصـبـ أـعـيـنـاـ دـائـمـاـ عـلـامـةـ الـوـجـودـ الـأـصـيـلـ أـذـ يـصـبـحـ وـجـودـ إـلـاـنـسـانـ فـيـ هـذـهـ الـحـالـةـ شـفـافـاـ بـالـنـسـبـةـ إـلـىـ نـفـسـهـ .ـ فـيـرـىـ النـاسـ وـالـاـشـيـاءـ فـيـ ضـوءـ جـدـيدـ وـيـعـتـقـدـ اـعـتـقـادـاـ رـاسـخـاـ فـيـ تـفـاهـةـ الـحـيـاةـ وـسـخـافـتـهـ ،ـ وـيـسـتـقـرـ فـيـ نـفـسـهـ أـنـ الـاـشـيـاءـ جـمـيعـاـ عـابـرـةـ وـأـنـ الطـامـعـ كـلـهـ وـهـمـ باـطـلـ وـسـرـابـ خـادـعـ وـفـيـ هـذـهـ الـحـالـةـ يـتـقـبـلـ إـلـاـنـسـانـ مـوـتهـ بـاعـتـبـارـهـ الـأـمـكـانـيـةـ الـعـلـيـاـ التـيـ يـتـمـثـلـ فـيـهـ الطـابـعـ الشـخـصـيـ إـلـىـ أـعـلـىـ درـجـةـ وـيـتـضـعـ فـيـهـ الشـعـورـ بـالـحرـيـةـ وـضـوـحاـ تـاماـ .ـ وـاـنـ فـيـ تـقـبـلـ الـمـوـتـ كـوـاـقـعـةـ لـاـ مـفـرـ مـنـهـ يـنـأـيـ بـالـوـجـودـ إـلـاـنـسـانـ عـنـ التـأـثـيرـ بـتـقـلـيـاتـ الـحـظـ أوـ ضـربـاتـ الـقـدـرـ وـهـيـ مـاـ يـجـرـعـ مـنـهـ النـاسـ وـيـرـجـفـونـ عـادـةـ .

فهل هذا الاستسلام والاذعان هو كل ما يمكن أن تستخلصه من فلسفة هييدجر من الناحية الأخلاقية؟

الواقع أن هذه الفلسفة القاتمة لا يمكن أن تدفع إلى العمل ، وفلسفة هييدجر من الناحية الأخلاقية صورية بحثة بعثت تنتهي في نهاية الأمر بـألا تكون أخلاقا على الأطلاق ، ومسألة « القرار الحاسم » او « العزم القاطع » الذي نجده في هذه الفلسفة سلبي صرف ، فنحن بعد أن نفقد العزم على أن نعيَا حيَاة أصلية لا نجد فيما معينة وضعها هييدجر لهذه الحياة . والحق أن هييدجر لم يكن ي يريد أن يضفي على فلسفته طابعا تقويميا من أي نوع وإنما هو يصف السمات العامة لوجود ، ويضيع القوالب أو الصيغ العامة ، فعل الفرد الذي يتعرض لتجربة القلق أن يخرج من هذه التجربة وأن يخلق مصيره بنفسه ، وأن يبدع القيم المعاصرة به أما ما هي هذه القيم ؟ فهذا ما يقرره كل فرد بنفسه ، وليس ذلك من عمل هييدجر في شيء .

ومهما يكن من أمر فإن الأثر الذي تتركه فلسفة هييدجر في النفس هو أنها فلسفة ناقصة وقد حاول هييدجر أن يسد هذا النقص بعد ظهور كتابه « الوجود والزمان » بأن يقيم نوعا جديدا من الفلسفة الأسطورية ترتبط بالأرض والعالم الذي نعيش فيه ارتباطا وثيقا وهذه الفلسفة توكل ارتباطنا بالأرض والعالم ، وهو هنا يتأثر بأشعار « هولدرلين » Holderlin الشاعر الألماني تأثرا بينما .

وقد تعمق هييدجر في دراسته لفكرة الحقيقة في كتابه « ما الحقيقة »<sup>٩</sup> الذي ظهر سنة ١٩٤٥ ، ولكن يبدو من هذه الدراسة أنه ظل متراجحا بين الواقعية والمثالية « ومثالية نيتشه بنوع خاص » على الرغم من أنه كان يريد أن يتجاوز النضال القائم بين المذهبين ، ولكنه لم ينجح تماما في هذه المحاولة .

وإيا كانت المآخذ التي يمكن أن تؤخذ على هذه الفلسفة فلا يستطيع أحد أن يجادل في أنها فلسفة إنسانية وانسانية مطلقة ، لأنها محاولة لتفسير الوجود ابتداء من الإنسان كما أنها لا تلتفت إلى أي مبدأ عال في هذه المحاولة .

وسترى في الفصل القادم كيف يحاول « سارتر » أن يسد الثغرات في هذه الفلسفة وأن يتعمق في بعض الموضوعات التي لم يمنحها « هييدجر » حقها من التعمق ، لأن فلسفة « سارتر » ليست في الواقع غير شرح وتكلمه لفلسفة هييدجر .



# جان بول سارتر

(۱۹۰۵)

لا تخلو حياة «سارتر» من العنصر التراجيدي الذي يعین حياة العظام من المفكرين وال فلاسفة ، وهذا العنصر التراجيدي أو عنصر المأساة سيساهمون له أكبر الأثر في تطوره الروحي ، وفي تلوين أعماله الفنية والفلسفية بطابع خاص .

ولد سارتر في 21 يونيو سنة ١٩٠٥ ولم يلبث والده - وكان ضابطاً بالجيش الفرنسي - أن توفي بعد مولده بثمانية أشهر ، فنشأ سارتر يتيمًا فاقداً للعنصر الأبوي في حياته ، وجعله هذا الitem يتعلق بأمه تعلقاً شديداً يصل إلى حد العبادة ، فإذا علمنا أن هذه الأم كانت من الشخصيات الحالمات التي تفاصض رقة وحنانًا أدركتنا خطورة هذه العلاقة القائمة بين الأم والأبن وما يمكن أن يكون لها من أثر سيء على طفل مرافق الحس ، معتل البنية «كجان بول سارتر » .

وأحس الطفل باضطراب حياته وارتباكتها وافتقارها إلى الاستقرار حينما وحلت أمه إلى باريس لمعيش ممع أبويهما . وكانت جدته هي الشخصية المسيطرة على حياتهما في هذه الفترة مما أصاب تقديراته لأمه بحراب لا تندمل ، إذ كان ينظر إليها باعتبارها الآلة ، وليس من الإيسر عليه أن يرى هذه الآلة حيا على رحمة الجدة وعطفها .

بيد أن حنان الأم كان أكبر عوض له عن قسوة الحياة التي يعيها فقد كان الموضوع الوحيد لحبها ، وضاعف من هذا الحب يتمه واعتلال صحته ، وعلى هذا نستطيع أن نقول إن سارتر قد ظفر في طفولته بأكثـر من نصيبـه من الحب والحنان .

وليس من شك أن طفلاً ينشأ في هذا الجو النسوـي الرقيق يكون عرضـة لانحرافـات نفسـية شديدة ، وأن أقل اهـمـال يـتخـيلـه قد يـسـبـبـ له صـدمـاتـ عـنـيفـةـ تـؤـثـرـ فـيـ نـفـسـيـتـهـ تـأـثـرـاـ لـاـ يـمـحـىـ .

ووـقـعـتـ الطـامـةـ الكـبـرـىـ حينـماـ تـزـوـجـتـ أمـهـ لـلـمـرـةـ الثـانـيـةـ ، وـكـانـ قدـ بلـغـ العـادـيـةـ عـشـرـةـ مـنـ عمرـهـ ، وـشـدـاـ حـظـاـ غـيرـ قـلـيلـ مـنـ درـاسـةـ الـادـبـ ، فـقـدـ كانـ طـفـلاـ ذـكـيـاـ مـبـكـرـ النـضـوجـ ، سـرـيعـ التـحـصـيـلـ ، قـوىـ الـفـطـنةـ .

وبـهـذـاـ الزـواـجـ تـأـلـفـتـ العـقـدـةـ الـاسـاسـيـةـ فـيـ مـأسـاتـهـ . وـهـوـ هـنـساـ يـشـبـهـ «ـبـودـلـيرـ»ـ الشـاعـرـ الفـرـنـسـيـ الذـيـ أـلـفـ عـنـهـ «ـسـارـتـرـ»ـ فـيـمـاـ بـعـدـ كـتابـاـ يـحـلـلـ فـيـهـ شـخـصـيـتـهـ تـحـلـيـلاـ وـجـودـيـاـ ، وـهـوـ لـمـ يـكـنـ لـيـفـعـلـ ذـلـكـ لـوـلـ أـنـهـ يـشـعـرـ بـمـاـ بـيـنـهـمـاـ مـنـ قـرـابـةـ فـيـ الرـوـحـ وـاـسـتـرـاكـ فـيـ المـأسـاةـ ، فـكـلاـهـمـاـ أـحـبـ أـمـهـ إـلـىـ درـجـةـ الـعـبـادـةـ وـكـلاـهـمـاـ صـدـمـ فـيـ هـذـاـ الحـبـ فـيـ سنـ مـبـكـرـةـ (ـتـزـوـجـتـ أـمـ بـودـلـيرـ وـهـوـ فـيـ السـابـعـةـ مـنـ عمرـهـ)ـ وـكـلاـهـمـاـ كـانـ عـلـيـلـاـ مـرـهـفـ العـسـ وـاسـعـ الـخـيـالـ ، بـيـدـ أـنـ الـأـثـرـ الذـيـ تـرـكـتـهـ هـذـهـ العـادـيـةـ يـخـتـلـفـ عـنـدـ كـلـ مـنـهـمـاـ ~ فـبـودـلـيرـ اـكـتـفـيـ بالـتـرـمـدـ الدـاخـلـيـ عـلـىـ الـحـيـاـةـ ، وـلـكـنـهـ ظـلـ مـحـتـفـظـاـ بـالـقـيـمـ الـاسـاسـيـةـ الـقـائـمـةـ دـوـنـ يـحاـوـلـ تـحـطـيـمـهـاـ بـيـنـمـاـ أـدـتـ بـسـارـتـرـ إـلـىـ

انكار كل القيم الأخلاقية القائمة ، وجنحت به إلى تحطيم كل القيود أية كانت ، وإلى انكار الحب والأمومة ، وكل المواطنـ الإنسانية النبيلة التي يمكن أن تربط الإنسان بالآخرين .

ولا شك أن هذه التجربة العميقـة التي استيقظ سارتر بعدها ليجد الأساس الذي شيد عليه وجوده وهو حب أمه له قد انهـار - هذه التجربة هي التي دفعته إلى القول بأن وجود الإنسان ليس هناك ما يبرره *justification sanitaire* حتى مختلف عن الحاد هـيدجر في أنه الحاد عاطفي وهذا أسوأ ضروب الالحاد .

وعاش سارتر في الخيال منذ هذه اللحظـة بعد أن وجد الواقع مر المذاق لا يستطيع استساغته ، والتحق بمدرسة «لاروشيل» وكان رملـاوه فيها يكتـرونـه كثيرـا ، وهذا ما يفسـر لنا حديثـه المتصلـ عن الانحرافـ الجنـسيـة في مسرحيـاته وقصصـه ، ولـما حصل على الدبلـوم بعد خـمسـة أعـوام من التـحـاقـهـ بالـمـدـرـسـةـ أـرـادـتـ أـمـهـ أنـ يـلـتـحـقـ بـكـلـيـةـ الـهـنـدـسـةـ ، وـلـكـنهـ كانـ يـمـقـتـ الـرـيـاضـيـاتـ بـفـطـرـتـهـ ، قـلمـ يـرـضـغـ لـهـذـهـ الرـغـبـةـ ، وـدـخـلـ مـدـرـسـةـ «ـالـنـورـمـالـ»ـ أـهـلـيـاـ وـهـنـاكـ تـعـرـفـ عـلـىـ «ـمـوـنـيـيـهـ»ـ صـاحـبـ مجلـةـ *Esprit*ـ الروـحـ .

وـكانـ سـارـتـرـ فـيـ هـذـهـ الفـتـرـةـ طـالـبـاـ مجـتهـداـ شـغـوفـاـ بـالـقـرـاءـةـ وـالـاطـلـاعـ غـرـيبـاـ فـيـ اـخـتـيـارـهـ لـلـكـتـبـ الـقـىـ يـقـرـؤـهـاـ ، فـيـنـمـاـ كـانـ أـقـرـانـهـ يـقـبـلـونـ عـلـىـ قـرـاءـةـ «ـأـنـدـريـهـ جـيدـ»ـ وـ«ـجـيـرـوـدـوـ»ـ كـانـ سـارـتـرـ يـلـتـهـمـ مـوـلـفـاتـ «ـفـارـيرـ»ـ «ـوـأـنـاتـولـ فـرـانـسـ»ـ التـهـاماـ ، كـماـ كـانـ يـعـشـقـ أـدـبـ «ـبـروـسـتـ وـفـالـرـىـ وـأـلـانـ»ـ . وـكـانـ إـلـىـ جـانـبـ هـذـهـ المـطـالـعـاتـ يـكـتـبـ قـصـصـاـ خـيـالـيـةـ عـجـيـبـةـ ، وـمـقـالـاتـ فـلـسـفـيـةـ مـتـعـدـدـةـ وـكـانـ يـسـتـغـرـقـ فـيـ الـكـتـابـةـ اـسـتـغـرـاقـاـ شـدـيـداـ ، وـيـكـتـبـ فـيـ سـرـعـةـ فـائـقـةـ وـخـصـوبـةـ رـائـعـةـ أوـغـرـتـ عـلـيـهـ صـدـورـ زـمـلـائـهـ وـزـرـعـتـ فـيـ نـفـوسـهـمـ الـعـسـدـ وـالـغـيـرـةـ .

وـيـعـدـ تـخـرـجـهـ أـمـضـىـ سـفـوـاتـ تـجـيـيـدـهـ ، ثـمـ اـشـتـغـلـ بـتـدـرـيـسـ الـفـلـسـفـةـ فـيـ مـدـرـسـةـ «ـبـاسـتـيرـ بـيـارـيسـ»ـ ، وـبـدـأـتـ مـجـلـةـ «ـأـورـوبـاـ»ـ فـيـ نـشـرـ مـقـالـاتـهـ سـنـةـ ١٩٢٧ـ وـكـانـتـ أـهـمـ الـمـقـالـاتـ الـتـيـ نـشـرـهـاـ حـيـنـذاـكـ مـقـالـةـ عـنـ «ـفـرـانـسـوـ مـورـيـاـكـ»ـ خـالـفـ فـيـهـاـ النـقـادـ جـمـيـعاـ .

وـفـيـ سـنـةـ ١٩٣٨ـ نـشـرـ رـوـايـتـهـ «ـالـغـثـيـانـ»ـ «ـNauséeـ»ـ فـوـطـدـ بـهـاـ مـسـتـقـبـلـهـ كـكـاتـبـ روـائـيـ تـبـأـنـ لـهـ النـقـادـ بـمـسـتـقـبـلـ عـرـيـضـ فـيـ عـالـمـ الـأـدـبـ اـمـتـازـتـ بـهـ هـذـهـ الـرـوـايـةـ مـنـ طـرـافـةـ فـيـ الـمـوـضـوـعـ وـأـصـالـةـ فـيـ الـفـكـرـ وـالـأـسـلـوبـ .

وـلـاـ نـشـبـتـ الـحـربـ الـعـالـمـيـةـ الثـانـيـةـ اـشـتـغـلـ بـالـتـمـرـيـضـ وـوـقـعـ أـسـيـراـ فـيـ قـبـضـةـ الـإـلـاـنـ وـعـاـشـ فـتـرـةـ طـوـيـلةـ فـيـ مـعـسـكـرـاتـ الـاعـتـقـالـ الـإـلـاـنـيـةـ ، وـلـماـ وـضـعـتـ الـحـربـ أـوزـارـهـاـ أـلـفـيـ ، «ـسـارـتـرـ»ـ نـفـسـهـ شـهـيرـاـ بـيـنـ مـوـاطـنـيـهـ لـاـ يـدـانـيـهـ فـيـ هـذـهـ الشـهـرـةـ غـيـرـ الـكـاتـبـ الـفـرـنـسـيـ «ـلـويـ أـرـاجـوـنـ»ـ ، فـقـدـ نـشـرـ سـارـتـرـ عـدـدـ مـسـرـحـيـاتـ مـثـلـتـ مـنـهـاـ مـسـرـحـيـةـ «ـالـذـيـابـ»ـ وـ«ـالـحـلـقـةـ الـمـلـفـقـةـ»ـ كـمـاـ نـشـرـ سـلـسلـةـ مـنـ الـرـوـايـاتـ بـعـنـوانـ «ـطـرـقـ الـعـرـيـةـ»ـ ضـمـنـ بـهـاـ خـلـودـهـ .

وأنشأ سارتر مجلة «العصور العديدة» سنة ١٩٤٥ ، واستطاع أن يجمع حوله عدداً من التلاميذ كانوا يتحلقون بين يديه في كافية «دى فلور» ومن هؤلاء «سيمون دى بوفوار وموريس مارلوبونتي وجان جرنبيه وجورج باتاي» وغيرهم .

وزار سارتر أمريكا وكندا سنة ١٩٤٦ حيث لقى حفاوة بالغة من الأمريكيين لما عرف به من عداء للشيوعية ، وفي هذا العام نفسه أصدر سارتر كتابه «الوجودية نزعة انسانية» وفيه يدافع سارتر عن مذهبة ، ويربط فيه بين الحرية والمسؤولية .

وفي سنة ١٩٥٢ قام خلاف بينه وبين صديقه الحبيب كامو لأنه ليس لديه اتجاهها نحو الاعتراف بالأبدية وهذا ما ينكره سارتر كل الانكار واستبدل به كتاباً اتهم بالسرقة وأمضى عدة سنوات في السجن هو «جان جينيه» الذي ألف بعد خروجه من السجن «يوميات لص» وقد أعجب به سارتر وعده نموذجاً للرجل الذي يبني حريته في مجتمع يرفض هذه الحرية ويستنكرها .

والواقع أننا نستطيع من تحليل فكرة الحرية عند سارتر أن ننفي إلى مذهبة كله ، فقد شغلت هذه الفكرة حيزاً كبيراً من مذهبة بل نستطيع أن نقول إن وجودية سارتر دارت كلها حول فكرة الحرية . وفكرة سارتر عن الحرية تختلف كل الاختلاف عن آية فكرة سابقة عن الحرية ، فهي تعنى لديه الوجود الإنساني بأسره .. وأعجب من ذلك أنها تعنى العدم أيضاً .

وسارتر يحاول أن يحطم فكرة الضرورة التي تفرض على الإنسان من الخارج والتي تستمد من ثبات الأشياء ، أو من نظام أخلاقي موضوع ، وذلك لأن سارتر لا يعترف بماهية معينة ثابتة للفرد ، وإنما الفرد هو الذي يحقق فريته التي تميزه عن غيره من الناس وهذا يعني قوله « ان الوجود سابق على الماهية » .

وليس معنى هذا القول أننا نختار النوع الذي ننتمي إليه – فانا لا نستطيع أن نختار مثلاً أن تكون أزهاراً أو غزلاناً ، وإنما نستطيع أن نختار في حدود إنسانيتنا أو آدميتنا فنكون جيناً أو شجاعاناً – علماء أو جهالاً .. الخ . وحتى في هذه الحدود نفسها توجد نسبة ضئيلة من الاختيار فليس في قدرة إنسان جاهل في الأربعين من عمره أن يصبح أستاذًا جامعياً .

ومع هذه التحديدات جميعاً يرى سارتر أن فرصة الاختيار كبيرة جداً فإذا كنا لم نستطيع اختيار المجتمع الذي ولدنا فيه ، والعمر الذي ولدنا فيه ، والعصر الذي نشأنا فيه ولم نستطيع اختيار ذكائنا أو دمامتنا فإننا نستطيع أن نختار الموقف الذي يمكن أن نتخذه من هذه المفروضات كلها .

فالعامل مثلًا يستطيع أن يرضي بحياته كما هي دون محاولة لتغييرها ولكنه يستطيع أيضاً أن يكون عاملاً « ثوريًا » يحاول أن ينهض بطبقته وأن يكتسب لها حقوقاً جديدة وقد تكون ضعيفاً رغم أنفي ولكن موقفى

من هذا الضعف يتباين فقد أخفى ضعفي أو أظهره للناس ، أو أجعله موضوعاً للزهو أو موضوعاً للمذلة .

وهذا الموقف الذي اتخذه تجاه نفسي وتجاه مكاني الذي لا حيلة له فيه من الحياة ، هذا الموقف كفيل بتغيير نفسي ، وهكذا أفتح طريقة جديدة للحرية فأستطيع أن أضفى على الماضي الذي لا يمكن تغييره القيمة التي أريد ، ويتغير تبعاً لذلك الأثر الذي يمكن أن يتركه على أفعالى الحاضرة والمستقبلة .

ولكن « سارتر » لا يقف عند هذا المعنى من معانى الحرية إذ لا يعتقد أن اختيارنا لهذا العمل أو ذاك نابع عن تفكير لاحق ، وإنما يعتقد أن أعمالنا جمِيعاً قائمة على غaiات سابقة وضعناها لأنفسنا ، وأننا في اختيارنا لهذه الغaiات كنا أحرازاً تاماً للحرية . ويصل « سارتر » من هذه المقدمات إلى نتيجة « محتومة » وهي أن كل أعمالنا سواء عرفناها أو لم نعرف وسواء أرجعنها إلى أسبابها أم لم نرجعها ، قائمة على اختيار حر حرية مطلقة لم يتدخل فيه التفكير أو التدبير . بل هو وجودنا في هذا العالم شيء واحد ، وذلك لأن كل تفكير وتدبير ينشأ في العالم عن الحرية . أي عن وجود الإنسان .

ومعنى هذا كله أننا أحراز هند البداية وأن المعايير المختلفة التي نزن بها الأشياء والدوافع المباشرة التي نتخذها أساساً لسلوكنا حرية تمام الحرية .

ولا تقتصر الحرية على أفعالنا وحدها لكنها تمتد إلى عواطفنا ومشاعرنا جميعاً لأن هذه العواطف المشاعر تعتمد على وجودي الخاص وهي عبارة عن مواقف ذاتية أحاول بها أن أصل إلى الغaiات التي وضعتها حرية الأصلية .

الحرية عند « سارتر » لا تختلف عن وجسدي في شيء بل هي وجودي نفسه ، وإنما في كل أحوال حر . في الخوف والجزع والتrepidation والغضب .

ولندرس حالة كحالة التعب مثلاً لنرى كيف يمكن أن يكون الإنسان حرًا في تعبه .

عقدت عزمي على القيام برحالة أو نزهة سيراً على الأقدام ، ولكنني في منتصف هذه الرحلة أحسست بالتعب، فطرحت سلتي على الأرض وعدلت عن هذه الرحلة فيلومنى رفقائى لأننى لم أتم هذه الرحلة . ولكن الواقع أن الناس ينظرون إلى تعبى من الخارج ، ولا ينظرون إليه كما أنظر إليه أنا ، والحقيقة أننى لا أستطيع أن أفعل شيئاً آخر غير ما فعلت ، والإ كان لا بد من تغيير نفسي تغييراً كاملاً . فتعصبى لم يعد محتملاً وأنا الذى قررت أننى لا أستطيع تحمله ، فانا اذن الذى يقدر مداده ، وذلك لأننى أعيش فى تعبى ، وأنا الذى أقوم هذا التعب بمقدار الاختيار الأصيل الذى أخذته لنفسي ، فوجودي يختلط ويمتزج بهذا الاختيار .

فسارتر اذن يمزج بين الحرية والوجود ، بين الحرية واللامعقول ،  
بين الحرية والتلقائية التي يشعر بها الفرد لاشباع مشاعره وتنفيذ  
أغراضه .

وهو يميز بين نوعين من الناس على أساس هذا الفهم للحرية ،  
فيهناك موقفان أساسيان يمكن أن يفهمما الإنسان بالنسبة إلى نفسه .

الموقف الأول هو أن نقاوم المشاعر والميول والدوافع التي تعارف  
الناس على أن من الواجب كبتها والقضاء عليها ، فإذا خرجنا على هذا  
الموقف أحسينا بالندم وتأثيب الضمير .

وال موقف الثاني هو أن نستسلم لدراوينا التلقائية لا عن طريق  
سلبي محض ولكن بعزم قاطع على أن تكون أنفسنا .

وسارتر يختار لأبطال رواياته وقصصه ومسرحياته هذا الطريق  
الآخر على امل الوصول إلى حقيقة أو مجموعة من الحقائق لا يستطيع  
الرجل العادى أن يصل إليها . هذا الموقف هو ما يسميه سارتر « بالغش »  
لأنه متهم من جانب الناس العاديين لأن فيه نوعاً من التحدي  
للأوضاع المألوفة والنظم الأخلاقية الموضوعة والعرف العام ، أما الشخص  
العادى الذى يختار الموقف الأول فيحيا حياة آلية صرف ، ومن الممكن  
استبداله بأى شخص آخر ، وهو خاضع تماماً للنظم والأوضاع القائمة ،  
ويسمى « سارتر » الناس الذين يعيشون هذه الحياة بالأنذال « Les Salauds ».  
والتجربة العميقه التى يعانيها « الفشاشة » هي تجربة الغشيان  
وهي التجربة التى كشف بها « سارتر » عن معنى الوجود . والشيان هو  
الشعور الذى ينتاب المرء حينما يشعر بما فى وجود الأشياء من امتلاء  
وصفاقة .

ولكى يتتجنب الناس هذا الشعور بالغشيان يلجأون إلى ، ثلاث حيل  
هي العلم والستحر والجنون ، فالعلم يضع القوانيين المختلفة لثبيت  
الحقائق المتفرقة المتراكمة ويطبعها بطابع الوحدة ، وهى شىء لا وجود له  
فى الواقع وإنما يبدع العالم هذه القوانيين لكي يهرب من مستقبل لا يمكن  
التنبؤ به ولا يحكمه قانون أو صيغة معينة ، والستحر أيضًا اعتقاد فى  
وجود أشياء ثابتة ومعايير محددة ومعايير مطلقة لا تتغير ، وهذه المعاير  
نستطيع أن نبعثها بمجرد تسميتها . والجنون : هو أن نخاف عالم آخر  
غير هذا العالم الذى نعيش فيه .

وهذه الحيل جميعها تكشف عنها « الفشاشة » النقاب وبالتالي  
يهددون الأمان والطمأنينة والاستقرار الذى يرکن إليه « الانذال » .

ونحن ما هي شروط الغش ؟

الشرط الأول هو أن ننصرف عن شخصيتنا وأن نزهد فيها ،  
والشخصية هاهنا معناها الشعور الواضح الذى يعوق تلقائية الوجود ،  
وتدفقه الحر ، وكذلك تلك الإرادة التى يدعوا إليها فلاسفة الواجب والتى

تؤدي الى نتيجة واحدة ، هي خضوعنا لافكار ومشاعر صناعية مزيفة مفتعلة ، ومعنى هذا كله أن ترك الـ « أنا » لنتبع منطقتها الخاص بحيث يمكن أن أقول ان شيئاً يفكر في بدلاً من أن أقول « أنا افكر .. أنا أفعل .. ». فكلما فكرت كلما ابتعدت عن الوجود ، ويفضي هذا « الالاتشخص » او « الالاتببور » الى حذف كل ما يكون عالقاً بالتفكير من أشياء مفتعلة ، وتقسيمات اجتماعية معقدة ، وخصوصاً لاوامر ونواه غريبة عن شخصياتنا وكل ما ينشأ عن التأثير العائلي ، أو الاجتماعي ، أو التقاليد المتحجرة ؛ وبهذا نلغى الستار القائم بيننا وبين العدم ، وهذا الستار هو الذي يحمينا من الغشيان ،

والشرط الثاني هو الانصراف عن الماضي ، وهذا يرتبط بالشرط الاول – الخاص بالعزوف عن الشخصية ويقول أحد أبطال روايات « سارتر » أني أريد أن أكون بلا رائحة ولا ظل ، وبلا ماض ، والا أكون غير انتزاع خفى لنفسى نحو المستقبل . والمرء يسحب الماضي خلفه كأنه جثة ، ولا يستطيع الاندال أن يفلعوا شيئاً الا بالرجوع الى الماضي لاستشارته ، فهم يعيشون الى الوراء لا الى الامام ويتقصدون ولكن الى الخلف – وحينما يرون ماضيهما فانهم ينظرون اليه على أنه سلسلة من المغامرات المسلية .

وهذا الشرطان سلبيان ، وهما يعملان في الامكان الكشف عن عالم لا يصل اليه الاندال ، وذلك عن طريق الشعور بالغشيان ، وحينما نشعر بهذا الشعور نرى ان الاشياء يمكن أن تكون أي شيء اذ لا ثبات لها ، وأنها اذا كانت لا تتغير كما يبدو للناس فذلك نتيجة لكسلها او كسلنا تحن ، وحينما نعاني هذه التجربة فقد الاشياء المألوفة المعهودة هويتها وثباتها ، ولا تعود الاسماء تنطبق على مسمياتها ، بل تبدو لنا الاشياء بلا أسماء في عناد وتعد وكأنها تزهو بما ديتها التي لا معنى لها .

والواقع أنه لا ثبات في الوجود الا ما نفرضه نحن عليه فرضاً ، كما انه لا وجود لقواعد او اطارات محددة لا تتغير ، وفي مثل هذه التجربة يتخلد الزمان والمكان مرونة تامة ، فإذا انزلقت الحياة المألوفة التي نحياها ، وفرت من بين أصابعنا أصابعنا الغشيان .

وفي هذه التجربة لا نستطيع أن نتحدث عن الاشياء ، فان الاشياء هي ما أخلقها أنا حينما أتحدث عنها ، وحينما أنظر اليها بلأشعر ان الوجود عرض عابر ، والاشياء موجودة دون أن نعرف بذلك سبباً .

عالم « سارتر » اذن عالم تختفي منه الضرورة ، عالم نشعر ازاءه بالخوف لانه يتضخم كما تتضخم الانسجة المصاية بالسرطان ، تتضخم دون حد ودون سبب معين ولا قانون معروف ، وانما يريد الوجود أن يملأ كل شيء وأن يغزو كل شيء .

فتجربة الغشيان اذن تجربة ميتافيزيقية لأنها تكشف لنا عن أعماق الوجود وتحن نرى أن هذه التجربة فردية محضة ، ولا يمكن أن تكون الا

تجربة « سارتر » وحده ، ونستطيع أن نضع في مقابل هذه التجربة تجارب أخرى مضادة ومختلفة عنها كل الاختلاف .

وعن طريق الغتيان الذي يشعر به « سارتر » يميز بين نوعين من الوجود . الوجود الانساني ويسميه الوجود لذاته *l'être-pour-soi* ووجود الاشياء ويسميه الوجود في ذاته *l'être-en-soi* وهذا الوجود الآخر في هوية دائمًا مع نفسه أي انه هو نفسه دائمًا وذلك لأنه يخلو من الشعور الذي يستطيع به الوجود الانساني أن يصبح شيئاً آخر غير نفسه وجود الاشياء عند « سارتر » وجود لا معنى له ولا سبب ولا علة ولا ضرورة ولا خالق يفسر وجوده ، والوجود الانساني أي الوجود لذاته هو الذي يهب للأشياء قيمتها ، وقبل أن يأتي الشعور *La conscience* إلى العالم كان هذا العالم فوضي مطلقة لا معنى لها .

وبظهور الشعور في العالم طرأ على الوجود النقص والعدم ، وقد قلنا من قبل أن الشعور عند « سارتر » معناه الحرية أو هو الحرية المطلقة ، ولهذا فإن الحرية هي أصل العدم في هذا الكون ، كما أن العدم هو الأصل في هذه الحرية .

الوجود الانساني اذن نقصان *Mauque* في الوجود ، هذا النقصان لا وجود له في عالم الاشياء ؛ ولهذا كان الوجود الانساني محاولة دائبة ومجهوداً متصلة لكي يصل أن يكون ما يريد ، أي أن يصبح وجوداً في ذاته أي وجوداً كوجود الاشياء ، مع الشعور بهذا الوجود أو هذا الكمال .

ومن الواضح أن مثل هذه المحاولة لا بد أن يكتب لها الفشل لأن معناها أن يصبح الإنسان لها ، أي كائناً خرافياً في نظر « سارتر » لأن لا وجود لكتائن يمكن أن يجمع في نفسه بين هذين الوجودين المتناقضين وهو أن يكون إنساناً وشيئاً في الوقت عينه ، أي أن يشعر أنه كامل ممتهلاً كالأشياء دون أن يفقد « الشعور » الذي يجعله يتمتع بهذا الكمال والامتناع .

هكذا كان الإنسان « محاولة فاشلة » أو عاطفة لا جدوى منها *passion inutile* كما يقول « سارتر » .

والإنسان أشبه في هذه المحاولة بعمار يجر عربة وأمامه حزمة من البرسيم مشتبة على طرف عصا مشدودة إلى الحوامل الخشبية التي تربط الحصان بالعربة فهو لن يبلغها أبداً مهما طال به المسير . ونحن كذلك نتجه نحو امكانياتنا كما يتوجه الحمار نحو البرسيم وما نحن ببالغين منها شيئاً ، وقصاري القول إن الإنسان هو الكائن الذي لا يستطيع اللحاق بنفسه *L'être qui ne peut se rejoindre* لأن ذاته تفر منه دائمًا متوجهة نحو مستقبل بعيد لا سبيل إلى بلوغها والقضاء عليه . هناك نوع من البعد بين الإنسان ونفسه وهذا البعد هو ما يسميه « سارتر » بالعدم أو يسميه أحياناً « مرض الوجود » *La maladie de l'être* أو تخلخل في الوجود *décompression néantisation* وهو عملية مستمرة من الاعدام لأنها تخثار

بين الامكانيات المختلفة وفي هذا الاختيار اعدام لامكانيات المنيوبة . ولا تعلم هذه الفكرة مشابها لها في فلسفة « برجسون » اذ يقول : « ان الشعور عبارة عن اختيار قبل كل شيء » .

وبهذا نستطيع أن نفهم العلاقة بين الحرية وانعدام في فلسفة « سارتر » اذ لما كان الانسان يفعل ما يختار ، وهو في أثناء هذا الفعل يخلق نفسه ويخلق ماهيته ، ولما كان الانسان لا يستطيع الا ان يختار نفسه ، وهذه النفس قائمة على العدم المطلق بطبيعتها ، كانت الحرية عبارة عن اختيار العدم . وهذا هو السبب الذي حدا بنقاد سارتر الى اتهامه بأن الحرية التي يبعدها لا قيمة لها لأنها حرية لا تقود الا الى العدم والفناء ، ومن ثم فان فلسفة « سارتر » فلسفة للعدم وليس فلسفة للوجود ، فلسفة قائمة متشائمة لا تدفع الى العمل والتي الحياة ، واذا كان « سارتر » يفتح بالحرية بابا ، فان هذا الباب لا يفني الا الى هوة سحيقة من العلم الذي لا قرار له .

وقد حاول « سارتر » أن يرد على هذه الاعتراضات جميما في كتابه « الوجودية نزعة انسانية » ، وذلك بأن يربط بين الحرية والمسؤولية فلا حرية بلا مسؤولية ولا مسؤولية بلا حرية ، ومن الواضح أن « سارتر » لم يأت في ذلك بجديد ولكن الجديد الذي يأتي به « سارتر » هو أن نطاق هذه المسؤولية يتسع عنده حتى يشمل كل ما يحدث في العالم ، فانا مسئول عن الحرب العالمية الاخيرة لأنني عشتها ، وما دمت قد عشتها فقد اخترتها ، أليس الاختيار معناه الحياة ؟

والمسؤولية هنا هي مسؤولية الموقف situation الذي أصطنعه من الأحداث الجارية التي تقع أثناء حياتي ، فانا أصبح مسؤولا مثلا عن الاحتلال البريطاني اذا رضيت به ورضخت له ، ولكنني لست مسؤولا عنه حينما أناهضه ، وأدعوا لانهائه ، ولا أترف به .

ولما كان الوجود سابقا على الماهية - كما سبق أن بينا - فان الانسان مسئول عن نفسه فليس معنى ذلك أنه مسئول عن فرديته المحدودة فحسب ، ولكنه مسئول عن الجميع ، اذ أنها في كل اختيار نتعزمه ، وفي كل فعل نقوم به نقدم للإنسانية في الوقت نفسه صورة للشخصية او « للإنسان » الذي يجب أن يكون ، فاختيار هذا او ذاك معناه أننا نؤكد قيمة ما نختار لأنه ليس من الممكن أن نختار « الأسوأ » فالمسؤولية هنا أعظم مما نتصور لأنها تنظم الإنسانية جماعة . والفعل الفردي موجه الى الإنسانية كلها ، لأننا في أثناء الاختيار نختار « الإنسان » وهذا هو معنى القلق الذي يصاحب الاختيار ، لأن الانسان الذي يقف من الإنسانية كلها موقف المشرع لا بد أن يشعر بجسامنة المسؤولية الملقاة على عاتقه ، ومن الواضح أن الناس جميعا لا يشعرون بهذه المسؤولية وأنهم يهربون منها بشتى الطرق خوفا من هذا القلق الذي يصاحبها ، ويشعورهم بأن الإنسانية كلها عيون ترصد حركاتهم وسكناتهم ، وأنهم اذا سلوكوا سبيلا المسؤولية فلا بد أن يسألوا أنفسهم هذا السؤال : هل نحن حقا ذلك الشخص الذي يجب أن تحذو الإنسانية كلها حنوه ؟

ومثيل. لهذا القلق لا يمتنع من العمل؛ وإنما الأخرى أن "يدفعه" إلى الفعل وإنني أنشاطه".

وعلى هذا يدافع سارتر عن وجوديته بأنها ليست فلسفه تدفع الى الخمول والتلاقي عن الفعل، ولا يمكن أن يقع اللوم على الوجودية حينما يلتجأ قوم الى التراخي والكسل ويقولون فيما بينهم وبين أنفسهم «هناك دائمًا من يستطيع أن يفعل ما أعجز عن فعله». فقد وجد دائمًا مثل هؤلاء الناس قبيل ظهور الوجوديات المختلفة.

غير واقع الفعل، وهي تقرر أن الإنسان ليس شيئا آخر غير أفعاله.

«أنت لست امكانياتك وإنما أنت أعمالك.. أنت لا تقاس بما تأمله ولكن، بما تفعله..» أنت لست عبقيريا إلا بمقدار المؤلفات التي أنتجتها لا بمقدار المؤلفات التي كان من الممكن أن تنتجها ما دمت لم تتجهها.. أنت مرتبط بحبيباتك وأنت الذي ترسم خطوط شخصيتك، وخارج هذه الشخصية لا يوجد شيء»

، وينكر « سارتر » ان الوجودية فلسفه متشائمهة . يقوله انها نوع من التفاؤل . القاسلي ، واذا كان سارتر يعتمد من الصعفاء والمرضى والمنحرفين ابطالا لقصصه . ومبشر حياته ، فإنه لا يذهب مدحبا « اميل زولا » فيلقن تبعة هذا ، الصعفان والمرضان والاتجاه على المجتمع او على الوراثة او على البيئة ، فإنه لو فعل ذلك لاطمأن الناس ، ولوجدوا الأعداد المختلفة التي يمكن أن يبرروا بها ضعفهم ومرضهم وانحرافهم ، أما « سارتر » فإنه يلقي التبعة كلها على الفرد ، فيقول ان الجبان مستول عن جبته ، والضعف عن ضعفه ، ولم يصبح الواحد أو الآخر على ما هو عليه الا نتيجة لاعماله وموقفه من الحياة .

وبالاختصار يمكن أن نقول إن الفرد هو الذي يبدع القيم لأنه لا وجود لقيم قبله في الحياة ، وقبل أن نحيانا لم تكن الحياة شيئاً ، فعلينا أن نضفي عليها المعنى الذي نراه ، وليست القيم شيئاً غير هذا المعنى الذي نختاره وننحن على هذا الاختيار مرغمون ، ولا عند لنا في الامتناع عن الاختيار لأننا وقد ولدنا – ولا حيلة لنا في هذا الميلاد – علينا أن تحمل المسئولية الكاملة التي يلقاها علينا الوجود في هذا العالم والوجود في العالم ليس شيئاً آخر غير مجموعة من المناسبات والفرص لتحقيق وجودي الخاص ، أي أن أمني للعالم معنى .

هذا هو الموقف الذي لا أستطيع الفرار منه الا بما يسميه « سارتر » « اليمان الملوث » ولكننى في اللحظة التي ينتابنى فيها القلق فيكشف لي عن حرىتي وعن العدم الذى يكتنفها من كل جانب ، فى هذه اللحظة لا أجد لي عنبراً أو ندماً أو أسفًا لأننى أصبحت هذه المرأة نفسها التى يؤكدها الوجود فى الفعل الذى به اكتشفها .

ولكن كيف يمكن أن نكتشف الأخيار الأصيل لفرد من الأفراد؟

كيف يمكن أن تكتشف القيمة الحقيقية التي يمنحها للوجود ، وهذه القيمة السابقة على كل منطق ؟

لا يمكن أن تقوم بالكشف عن هذا «الاختيار الأصيل» الا «بالتحليل الوجودي» ويقوم هذا التحليل على أساس أن الإنسان كل واحد وليس مجموعة من الصفات ، وأنه يتبدى كله في سلوكه سواء في أعظم أفعاله أو أشدّها تقافة . ويرجع السلوك الانساني عامة الى الرغبة في سد النقص الذي يتصف به الوجود لذاته ، اي الشعور ، وذلك بيان يشعر المرء بما في الاشياء من امتلاء و هوية وهذه الرغبة سراب على أي الحالات وهي « غرور الغرور » كما يقول « سارتر » .

فأين تجد القيمة الحقيقية تلوجود الانسانى ان لم تكن فى مواجهة  
الحرية لنفسها ، وفي اعترافها بأنها القيمة الاولى والأخيرة ، وأنها عدم  
الوجود باعتبارها الوجود الذى ليس هو نفسه ، وفي اصرافها عن طلب  
هذه المهوية مع نفسها بل على العكس من ذلك أن تحتفظ باستمرار بالبعد  
القائم بينها وبين نفسها ، بهذا وحده يمكن أن يصبح المرء أساسا لنفسه  
وأن يكون الكائن الذى توجد القيم بواسطته ، وتصبح الحرية هي العدم  
الذى يوجد على أساسه العالم ، بهذا الشعور وحده يصبح الانسان مكتفيا  
بهاته .

وما يريده « سارتر » من هذا كله هو أن يعترف المرء بفشلته في بلوغ ما يريد ، وهو في هذا الاعتراف بالفشل يتخلص من الاوهام التي يمكن أن تراوده ، والتي قد يسمى اليها فيفشل في نهاية الامر . لأن النجاح لم يكتب لطبيعة هذه المعاوله نفسها ، وحينما يعترف الانسان بأن الوخود عبث لا قيمة له ، ولا جدوى منه يحيا بذلك حياة حقيقة ، ويصبح أساسا لنفسه دون اوهام أو مبررات أو أغذار .

ولستا ندرى كيف يمكن أن يوفق « مارتن » بين هذا القول وبين ما يدعى به في دفاعه عن فلسنته بأنها « فلسفة الفعل »، فإن أعظم الأفعال يستوى مع أحقرها في مثل هذه الفلسفة التي ترى أن الفشل حليف الإنسان أيا كان اختياره الأصيل .

وَكَمَا يُسَمُّ « سَارْتِر » الْعَلَاقَةُ بَيْنَ الْإِنْسَانِ وَنَفْسِهِ بِعِيسَمِ الْفَشْلِ فَإِنَّهُ يُسَمُّ الْعَلَاقَةَ بَيْنَ الْإِنْسَانِ وَغَيْرِهِ بِهَذَا الْمَيْسِمِ نَفْسِهِ .

وـ«فلسفة سارتر» فلسفة مفتوحة على الآخرين أي أنها لا تدعو إلى العزّة عن الناس، وإنما تعترف بوجودهم؛ وهذا الاعتراف لا يجده، نفعاً بعد أن يحلل سارتر العلاقات مع الآخرين، ويصل من هذا التحليل، إلى أن كل علاقة يمكن أن تقوم بيننا وبين الغير فاشلة بطبعتها.

ويり « سارتو » ان في تركيب الوجود لذاته تركيبة آخر هو « الوجود للغير » *être pour autrui* ، والوجود لذاته يسلك أحياناً سلوكاً نعييناً يكشف عن وجود الغير كالخجل مثلاً ، فانا عندما أخجل انتماً أخجل من نفسي أمام الغير ، وحينما أرتكب عملاً شائئنا دون أن نيراًني

أحد فقد لا أتخجل ولكنني حينما أتخيل أن أحداً كان من الممكن أن يرى «ما فعلت ينتابني الخجل». فالخجل أما أن يكون أمام الغير مباشرة أو أمام «الغير بالتخيل»، فهو يربط دائماً بشعور المرء أنه مرئي من الآخرين.

نظرة الغير اذن التي تبعث الخجل في نفسي من نفسِه، ولو لا أن الآخر يراني وينظر إلى لظل شيئاً بين الأشياء لا يمتاز عليها على شيءٍ، ولكن بنظرته إلى يحيلني أنا الآخر إلى شيءٍ بين الأشياء، وأدخل في عالمه كموضوع للنظر والتأمل.

المسألة إذن صراع بيني وبين الآخر، أو بتعبير أصح «مبارزة». فالغير هو هذه الامكانية الدائمة لحالتي إلى موضوع مرئي، وهو الارتداد. المستمر للأشياء نحو حد أعتبره موضوعاً على بعد معين مني، وفي الوقت نفسه يفلت مني طالما كان يبسط حوله أبعاده الخاصة به، وظهور الآخر. أشبه بتصدع يحدث في عالمي ثغرة واسعة تناسب منها الأشياء لغير الآخر دون أن استطيع دفعاً لها الانسياق أو وقاها لهذا التدفق.

والغير أيضاً هو الامكانية الدائمة لكي يستحيل إلى موضوع، منظور، بوساطتي، فائزجل الذي يقرأ كتاباً دون أن يسمع شيئاً أو يرى شيئاً غير هذا الكتاب الذي بين يديه يمكن أن أنظر إليه باعتباره «رجل قارئنا»، كما أقول عن هذه الصخرة أنها «صخرة باردة»، ولكن في اللحظة التي يطرح فيها الكتاب جانباً وينظر إلى تزول عنه صفة الشيئية. لاستحيل أنا إليها.

فالآخر موضوع ذات، كما أنتي موضوع ذات، والعلاقة بيني وبينه لا تُحيط به علمه دون أن أتمكن من الاستدارة إليه لمعرفته فهو أشبه بالظل، الذي يعكس على سائل متحرك لا يثبت على حال، فـ«كأنه ثمة عدم يفصل بين وجودي الأصلي وذلك الوجود» كما يراه الغير، وهذا العلم هو حرية، الآخر كما أن العلم الذي يفصل بيني وبين نفسي هو حرية أنا. وعن طريق حريته يستطيع الآخر أن يتعالى على امكانياتي بامكانياته هو الخاصة. فـ«أراها تفر بعيداً عن مصطلحة مدعها الأشياء»، والموضوعات، التي كانت قبل ظهور الآخر متمركة حولي، فالغير هو لامكانياتي، بحيث لا أعود سيداً للموقف بظهوره، هذا ما يسميه «جيد»، «بدور الشيطان»، وما وصفه «ـ«كafka» تأبدع وصفه في روايتي «القضية» و «القصر»».

وعند ما ينظر إلى الغير أصبح موضوعاً لأحكامه، وبهذا المعنى، يمكن أن نعد أنفسنا عبيداً حينما نتراءى للأخر. إذ لا استطيع أن أفعل شيئاً حيال هذه القيمة التي حكم بها الآخر على أو حتى، معرفتها، فـ«أنا في خطر دائم من أن يتخلصي الغير وسيلة لتحقيق امكانياته التي أجهلها بعد أن بنكر امكانياتي الخاصة».

والعلاقة التي يبني وبين ذاتي التي يراها الغير ويحكم عليها علاقة غريبة اذ انتي اعترف بها على أنها ذاتي على الرغم من اختلافها عن ذاتي ، فهي تحيا في وسط جديدة ، وجود ينفصل عن وجودي الاصل بهؤلاء ولكنه وجود له ابعاد جديدة ، وجود ينفصل عن وجودي الاصل بهؤلئك عميقة فانا هذه الذات ، ولكنني لست الهوة أو العدم الذي يفصلني عنها ، وجودي للغير سقوط في هذه الهوة المطلقة نحو موضوعي ، وذاتي كموضوع عبارة عن اضطراب وحيرة وبلبلة .

ولا بد للذات أن تقوم بسلب مستمر لوجودها الباطني لكي تشعر بوجود الآخر . فالذات ليست هي الآخر . بل هي تتنزع ذاتيتها منه . يان تنكر الهوة بينها وبينه ، وتحتار نفسها على أنها العدم الذي هو غير الآخر ، وبذلك تنقل عائدة على نفسها . وهذا الانزاع الذي يؤلف الوجود لذاته هو الذي يجعل وجود الغير مكتنا ، وليس معنى ذلك أنه يهب الوجود للغير ، وإنما تمنعه ذلك الوجود الآخر ، ولا تكون الذات غيرها أمر تختاره الذات باستمرار ، لأنها لا تستطيع أن تكون نفسها إلا بأن تكون الغير ، فكان حضور الغير للذات أمر صروري حتى تشعر بوجودها . وعلاقة السلب الداخلية هذه علاقة متبادلة يعكس العلاقة الموجودة بين الوجود لذاته والوجود في ذاته ، اذ يظل الوجود في ذاته محتفظا بطبيعته الخارجية وهي الوجود في ذاته ، وهذه العلاقة الجديدة تضيف شيئا جديدا إلى ما قلناه عن شعور الذات بنفسها فلا يكفي أن ترفض الذات أن تكون الغير كي تشعر بذاتها ، اذ لا بد من أن ينفيها الغير أيضا ، أى أن تشعر بذاتها لكي تشعر بذاتها ، ولكن اعترف بوجود الآخر ، بيد أن ذاتي كموضوع هي الذات التي أرفضها ، وأعز لها عن نفسي ؛ واحتفاء هذه الذات المرفوضة يعني احتفاء الآخر ، ولهذا كانت هذه الذات المرفوضة *refuse* معقد الصلة ورمزا لانفصالي ، الانتساب لأنه وجودي الخارجي *mon être dehors pour soi* أو بتعبير أدق هي وجسده في الخارج ، ولكنه ليس وجودا في ذاته *pour autrui en soi* أو وجودا لذاته وإنما وجود للغير .

وعن طريق الموضوعية التي يمنحها الغير لنا ، لستطيع أن نفهم انفسنا اذ تجعلنا هذه الموضوعية شيئا ثابتا محددا ، ويفضح ذلك من رسالة بعث بها « دانييل » بطل رواية « التعلق » إلى صديقه مائير قاله فيها : « هل ستتفق حينئذ عندما أخبرك بأنني لم أفهم مطلقا من أكون وما هي رذائل وفضائل وكأنما يعترض أنفي طريق روبيتي ، فلا أستطيع أن أراها ، كما أنت لا تستطيع أن تراجع مبتعدا عنها بما يكفي لكي أرى ثقهي جملة ، وكانت أنت في لحظة ما الوسيط بيته وبين نفسى ؟ وهذا المن شيء لدى . اذ أن هذا الكائن الجامد الصيق الذي كنته ، والذي هاردت أن أكونه . . . هذا الكائن استطاعت أنت أن تراه في بساطة كما أراك أنت . . هناك أدركت أن المرء لا يستطيع أن يبلغ نفسه إلا عن طريق حكم الآخر عليه ، أو عن طريق بغض الآخر له . . . ولست أدرى ببأي اسم تسمى العلاقات القائلة بيننا . . إنها ليست الصداقة كما أنها

ليست الكراهةية تماماً : فلنقول ان هناك جنة تصل بيتنا وهذه الجنة هي  
جنتي أنا » ٠٠

وفي مسرحية « الذباب » يعكس رعایا « ایجسمت » الصورة التي  
فرضها عليهم الى درجة أنه هو نفسه لا يوجد في النهاية الا بوصفه  
الصورة التي يتمثلها الآخرون عنه ، وفي هذا يقول « انى أريد أن  
يحمل كل واحد من رعایا صورتي في نفسه وأن يشعر حتى في وحدته  
بنظرتى القاسية تجثم على أشد أفكاره استسراها ٠٠ ولكننى قد أصبحت  
أنا نفسي أول ضحية لذلك . فلم أعد أرى نفسي الا كما يراني هؤلاء  
الرعایا وانى لانحنى فى بئر نفوسهم ، وانها لتنفرنى وتجتذبلى فى آن  
واحد ٠٠ الهى أيها القادر على كل شيء ٠٠ من أكون غير الحوف الذى  
يشعر به الآخرون نحوى ؟ »

ومثل هذه الفلسفة التي تنظر الى العلاقة بين الذات وبين الغير  
على أنها صراع ومبارة لا تنتظر منها بطبيعة الحال أن تدعو الى الحب  
والصدقة ٠

والحب عند سارتر ما هو الا قناع لارادة القوة . والعاشق لا يريد  
الا أن يمتلك المعشوق بكل الوسائل . وينتهي الصراع بأن يتطلع الواحد  
الآخر . فاما أن يفني العاشق في المعشوق . أو يفني المعشوق في  
العاشق وفي كلتا الحالتين يفشل الحب لأنه لا يبقى غير العاشق أو  
المعشوق ٠

ومن الطبيعي أيضاً أن التجربة التي تقود إلى الفشل في الحب  
وبالتالي إلى انكار وجوده ، هي نفسها التي يمكن أن تقود إلى انكار الله  
وانكار وجوده ومهما يكن من أمر فإن التجربة السارترية خالية من كل  
ما يمكن أن يشير إلى الله ، ولكنه لا يكتفى بأن يصف هذه التجربة كما  
فعل « هييدجر » دون أن يذكر الله ، وإنما يحاول « سارتر » أن يسوق الأدلة  
العقلية على أن وجود الله متناقض في حد ذاته ، وهو يتخذ لذلك طريقين :  
 فهو يحاول أولاً أن يفنى فكرة الله ككائن هو علة *Nefse* *Cause* *evil*  
مبييناً ما في هذه الفكرة من تناقض فيقول : أن الله لكي يكون علة نفسه  
يجب أن يوجد أولاً لكي يتضيّع بعد ذلك علة لوجوده ، أي أن يوجد  
قبل أن يوجد ، وهذا تناقض واضح ، أو بعبارة أخرى يجب أن يوجد  
الله كعلة أولاً قبل أن يوجد كمخلوق وتظل فكرة وجوده كعلة غير قابلة  
لتفسير ٠

والطريق الثاني الذي يسلكه « سارتر » لانكار وجود الله ، هو أن  
الله يجب أن يجمع في طبيعته بين الوجود في ذاته - أي وجود الاشياء -  
وبيان الوجود لذاته ، أي وجود الانسان ، وكلما الوجودين متناقض مع  
الآخر ولا يمكن الجمع بينهما في صعيد واحد ، والا كان في ذلك خلف  
واحالة ٠

ومن الواضح أن سارتر يجعل من الوجود مرادفاً لكلمة « حادث »  
أو « عارض » فإذا وجد الله كان حادثاً أو عارضاً ، ولأن « سارتر » لا يعترف

بالضرورة فإنه ينظر إلى الوجود العرضي على أنه غير معقول أو لا معنى له ويسحب هذه الصفة على الله أيضاً، ولو أنه قال بالوجود الضروري، إذن لما اتصفت فكرة الله عنه بهذه اللامعقولية، أو «باتفاء المعنى».

ومما يدعو إلى العجب حقاً أن يكون «سارتر» الذي يعد نفسه من الداعاء فلسفة «هيجل» العقلية محتفظاً بنظرية هيجل إلى الحقيقة في قرارة نفسه دون أن يشعر بذلك. فقد كان «سارتر» على وشك الاعتراف بمعنى الوجود وكان يمكن أن يصل عن طريق تجربة الغشيان إلى نظرية سليمة للوجود إذ بدأ يعتقد أن هذه التجربة تحمل رسالة ما وأنها تشير إلى شيء ما، ولكنه لا يابث أن يتذكر أنه لا وجود لـai رسالة لأن الشيء الذي يوجد ولا يملك سبباً قوياً لوجوده لا معنى له abeурde أو بعبارة أخرى أن كل ما هو عرض عابر لا معنى له، وهذه صورة أخرى لفلسفة «هيجل» التي تقول: أن الضرورة المطلقة هي وحدها «المعقول rationnel» وأن المعقول هو وحده الموجسوند - أو - الواقعى .

وهذا خطأ يقع فيه كل من يدعى أن الوجود الواقعي الملموس لامعنى له، وأنه لا يشير إلى شيء خلفه، وسنرى فيما يلى أن يسبيرز ومارسل قد برئا من هذا الخطأ .



کارل یسپنسر

(۱۸۸۳)

وحيثما ننتقل من الحديث عن «هيدجر» و«سارتر» الى الحديث عن «يسبرز» (١) و«مارسل» نشعر أننا انتقلنا من منطقة داكنة قائمة الى منطقة مشرقة باسمة يسودها الامل ، وتشييع فيها الثقة وينتصر المحب .

وإذا كان «سارتر» و«هيدجر» من الفلاسفة السليبيين فان «كارل يسبتز» و«جيриيل مارسل» يصيفان الى الفكر الانساني شيئاً ايجابياً لا شك فيه ، والواقع أن التشابه بين «يسبرز» و«مارسل» يبعث على الدهشة حقاً ، فهو لم يؤكد لنا «مارسل» أنه وضع المخطوط الرئيسية في فلسفته قبل أن يتعرف على «يسبرز» لاعتقدنا أن «مارسل» قد استعار فلسفته كلها من «يسبرز» .

ومع ذلك فان الصورة التي عرض بها كل منها فلسفته مختلفة أشد الاختلاف ، أما «مارسل» فانه يعرض علينا فلسفته في صورة « يوميات » ميتافيزيقية ، ومسرحيات فلسفية ، ومقالات متباينة هنا وهناك ، أما يسبتز فأكثر تنظيماً من زميائه الفرنسي ، فهو يعرض فلسفته في صورة مذهب متلاحم الأجزاء ، موجلاً في الاحاطة والشمول والدقة والعمق .

وإذا أردنا أن نضع «يسبرز» في موضعه من المذاهب الفلسفية رأينا أنه يجمع بين النار والماء في صعيد واحد ، فهو يجمع بين « هيجل » و« كيركجورد » و« نيشه » وكل من هؤلاء الثلاثة يكون يكون القطب المقابل للآخر ، ولا وجود في تاريخ الفلسفة لفلاسفة يصعب التوفيق بينهم مثل

---

(١) ولد «كارل يسبتز» في أولدنبرغ بالمانيا في ٢٣ من فبراير سنة ١٨٨٣ ، وقصر اهتمامه في البداية على الطب النفسي ، فعين مساعداً في عيادة الامراض النفسية في هايدلبرج ، ثم أصبح بعد خمس سنوات محاضراً في الفلسفة بجامعة هايدلبرج ثم أستاذاً سنة ١٩٢٠ .

وألف «يسبرز» أول كتابه في علم النفس سنة ١٩١٣ وافتضت به دراسته للأمراض النفسية الى دراسة المذاهب الفلسفية المختلفة وفقاً للتحادث النفسية التي تكشف عنها هذه المذاهب ، وفي سنة ١٩٢٢ نشر كتابه الرئيسي بعنوان «فلسفة» .

وكان يدعو في الاعوام الأولى من سيطرة النظام الاشتراكي الوطني في المانيا الى تدخل الدول الغربية لإنقاذ المانيا من الدكتاتورية وحكم الطغيان وسرعان ما فصل من وظيفته سنة ١٩٣٧ بسبب هذه الدعوة . ولما تم الانتصار لـ«الحلفاء» في سنة ١٩٤٥ عميداً لجامعة هايدلبرج بيد أن صحته لم تساعدته على مواصلة العمل ، وظل رغم ذلك محتفظاً بكرسي الأستاذية وفي سنة ١٩٤٨ قبل الدعوة لشغل منصب أستاذ فلسفة في جامعة «بال» بسويسرا .

هؤلاء الثلاثة . فهيجل يمتاز بنزعته العقلية المتطرفة التي ت يريد أن تخضع الوجود كله لمبدأ عقل واحد ، ومنطق صارم حازم لا شذوذ فيه أو التواء ؛ وفلسفة « كيركجورد » على العكس من ذلك مسيحية متطرفة لا عقلية ملائكة بالمقارقات ، بل أنها تحييا على هذه المفارقات وتتخذ نقطة بدايتها من الانتقاض على مذهب هيجل وتحطيمه بشتى الوسائل كما بينا من قبل ، أما فلسفة « نيشه » فهي فلسفة إنسانية محددة لا مجال فيها لمذهب هيجل العقلي أو لسيحية « كيركجورد » الوجودية .

فكيف يجمع يسبرز بين هؤلاء الثلاثة ؟

انه يستعير من « هيجل » تلك الرغبة القوية في تشييد بناء فلسفى متكامل ولكنها يقيم هذا البناء على أساس من المفارقات التي أتى بها « كيركجورد » ويقدم بهذا كله على مغامرة فردية يرتبط بها وجوده تله ، وينتهى بجهة للمصير وهو في هذه المغامرة ، وهذا الحب يشبه « نيشه » إلى حد بعيد ، ألم يكن مفاما عنيدا في مجال الفكر الإنساني ، وقرارصانا لا يقر له قرار في البحث عن الحقيقة ؟ من الطبيعي اذن أن يصف يسبرز فلسنته بأنها ممزقة *dechirée* لأنها تجمع بين هذه العناصر المتناقضة جمعا .

ورغم ما يريده « يسبرز » من اقامة فلسفة للوجود ، الا أنه لا يريد أن ينشئ علما للوجود *ontology* ، كما حاول « هييدجر » وهذا موضع الاختلاف العميق بين « هييدجر » و « يسبرز » ، فإن « هييدجر » لا يكتفى بتحليل الوجود الإنساني ، بل انه لا يقوم بهذا التحليل لذاته ، وإنما رغبة منه في الوصول إلى معنى الوجود عامه ، ويعترض « يسبرز » على ذلك أشد الاعتراض ، فإن « التعميم » الذي ينتفيه « هييدجر » يقتضي التجريد ، والتجريد يبتعد بنا عن الوجود الواقع ابتعادا تماما لأن الوجود لا يمكن أن يكون « تصورا مجردا » *concept* كما تبين ذلك « كيركجورد » بحق . ففلسفة « هييدجر » اذن قضاء على الوجود منذ البداية .

أما « يسبرز » فإنه يبقى في مجال الوجود الإنساني العيسي ، ويرفض تحديد المعنى العام للوجود ، ولكنها يذهب إلى أبعد من « هييدجر » إذ يحاول عن طريق دراسة « لأنـا » إثناء فعلها الوجودي الخاص أن يصل إلى الوجود المطلق اللامتناهـي الذي يسميه « بالعلـاوـه » *transcendence* ونسميـه نحن « الله » فكلا الفيلسوفـين يتتجاوزـون الوجود الإنسـاني ، أما « هييدجر » فيتجاوزـه أفقـيا نحو التعمـيم ان صـح هـذا التعبـير ، وأما يـسـبرـز فيتجاوزـه رأسـيا متـجـها نحو الله نحو الاتـحاد التـام والـانـدـماـج المـطـلـق مع القـوـة العـلـيـاـ قـي الـوـجـود الـقـيـه أـصـل وـجـود « لأنـا » .

هذه هي المخاطرة التي يقوم بها « كارل يـسـبرـز » ويـسـتطـيع المرـ « لاـول وهـلة أن يـتبـين الرـوح الـديـنيـة السـائـدة فيـ هـذه الـفـلـسـفـة حتىـ لـقد خـلـع بعضـ الـفـلـاسـلـة منـ أـمـثالـ « بـارـتـ » صـفـةـ النـبـوـةـ عـلـىـ « كـارـلـ يـسـبرـزـ » . والـوـاقـعـ أنـ لـفـلـسـفـةـ « يـسـبرـزـ » صـفـةـ « حـضـارـيـةـ » وـاضـحةـ ، اـذـ تـنـبعـ منـ الـمـحـنةـ الـتـيـ تـعـانـيـهاـ الـحـضـارـةـ فـيـ الـمـصـرـ الـحـدـيـثـ ، وـتـتـخـذـ منـ الـأـزـمـةـ الـرـوـحـيـةـ الـتـيـ يـعـانـيـهاـ هـذـاـ الـعـصـرـ دـافـعاـ لـلـخـلـاصـ وـأـسـاسـاـ لـالـفـلـسـفـةـ .

ففي ميدان الفلسفة انقضى ذلك العهد الذى شهد بناء المذاهب الفلسفية الشامخة ، هؤلاء الفلسفه الدين كانوا يحيطون بمبادئ العلم المختلفة ليعرضوا علينا بعد ذلك صوراً متكاملة للكون ، ويبدو أن هذا النوع من الفلسفه قد ذهب إلى غير وجعة (أرسقو في الفلسفه القديمة وهيجل في الفلسفه الحديثة) فان الفلسفه في مهدنا هذا يقتضون بالشخص في التفاصيل الدقيقة والاستاذ الجامعي يحيا على أفكار غيره دون أن تكون له أفكاره الخاصة .

وقد كان من المحتم أن ينقضى عهد بناء المذاهب ، اذ لم يعد في وسع المفكر أن يقف من الحياة موقف المتفرج ، بل لا بد له من أن يخوض غمار الحياة مع الحائضين ، وأن يأخذ من حياة الفعل بتصبيب قل أو كثر ، وانتهى عهد الاستغراق في التأمل فلم يعد له مكان في حياتنا الراهنة ومن ناحية أخرى تضيخت المعرفة إلى درجة لم يعد في طاقة انسان أن يتمثلها جمبيعاً بمفرداته حتى ولو أتيحت له قدرة عقلية خارقة ، وذاكرة جبارة تعى كل ما يلقى إليها من معارف . وهذا كله كفيل بأن يفقدنا الثقة في أنفسنا هذه الثقة التي كان يتمتع بها أجدادنا ، فتتحول نعترف الآن بأن دراسة التاريخ أساسية ، وأن الإنسان لا يستطيع أن يدرس مادة من الموارد متجاهلاً ما أتى به سابقوه في هذه المادة ، بل لقد ذهبتنا إلى أبعد من ذلك ، فجعلنا المجتمع شرطاً أساسياً في تكوين أفكارنا ومزاجنا ، وما فتئت هذه الفكرة تتاردننا وتبعث الجزع في نفوسنا حتى بتنا نعتقد أن أفكارنا صادقة بالنسبةلينا فحسب وإن من الممكن أن تكون لغيرنا أفكار أخرى صادقة بالنسبة إليهم أيضاً .

ورغم هذا كله فإننا لا نستطيع الانصراف عن البحث عن الحقيقة ولا بد أن نسأل أنفسنا تلك الأسئلة القديمة الخالدة التي سالها كل مفكر حر وهي : من أين أتيت ؟ وماذا أستطيع أن أعرف ؟ وماذا يجب أن أفعل ؟

إن الإنسان بطبيعته يبحث عن « إيمان » معين يستطيع به أن يوجه حياته ، انه يبحث عن معتقدات يهتدى بنورها في طريق الحياة . ذلك الطريق الذي يقف لنا الموت فيه بالمرصاد . ولهذا فإننا نتفق بالأسواد التحيلة الخالدة التي يمكن أن تهدي أقدامنا وبعن نعلم أنها مقامر ونعيشها في كل خطوة نخطوها .

وهذه الروح الجديدة التي يمكن أن تسميها بالبيضة الروحية هي التي أشاعها كل من « نيشة » و « كيركجورد » « في تاريخ الفلسفه » ، وهى التي تتضائل إلى جانبها كل ما وصل إليه الفيلسوفان من نتائج . فقصدت علمتنا منها أن الفيلسوف يجب أن يبحث عن الحق دون الالتجاه إلى سلطة خارجية أيا كانت . مخاطراً في ذلك بحياته متعمراً للزراية والاحتقار والاستشهاد ، متوقعاً أن يسى معاصره فهمه بل لا يفهمه على الإطلاق ، منعزلاً عن اكتساب التلاميذ والاتباع لأنه يريد من الناس جميعاً أن يفكروا لأنفسهم وأن يتبعوا قيماً جديدة ، وقصاري القول أن يربط الفيلسوف في البحث عن الحقيقة بكل كيانه لا بعقله وحده ، بل بوجданه وعطفته وحياته وعقله فهو يغامر بروحه في سبيل الوصول إلى الحقيقة كما يراها

هو دون عناء منه برأ الناس في هذه الحقيقة، وعليه بعد ذلك أن يعرضها في صورة منظمة منسقة . أما «نيتشة» و«كير لجورد» فلم يحاولا عرض هذه التجربة في صورة منظمة ، وإنما اكتفيا بالأسلوب الشاعري الذي يمتلئ بالاستعارات والتشبيهات والأشكال الفنية الأخرى للتعبير عن رسالتهم .

ويحاول «يسبرز» أن يقوم بهذه المهمة فيخضع تجربته الوجودية في البحث عن الحقيقة للمعقل الذي ينظم ويصنف ويشرح مستهدفاً في ذلك الوضوح والدقة والتنسيق ، ولذلك يسمى أحد مؤلفاته «العقل والوجود» (سنة ١٩٣٥) ويجمع في هذا الكتاب بين المتعلق الصارم والتحليل الدقيق وبين الإيمان العميق والعاطفة المشبوبة ، وليس في ذلك أى تناقض لأنَّه استغلال للجدل والمنطق في اقناع القارئ بأعمق ما يؤمن به مفكِّر وهذا ما يسميه «يسبرز» بالاتصال بين ذات ذات ، أو بين حرية وحرية أخرى ، إذ أنه يعتقد أن فلسفته عبارة عن دعاء أو دعوة لكي يعيَا الإنسان وجوده الخاص .

ويميز «يسبرز» بين مجالات ثلاثة للوجود : هي العالم والآثار أو الذات والعلم أو الله . ويقابل كل مجال من هذه المجالات وسيلة من وسائل البحث هي العلم والفلسفة واللاهوت .

الوجود الأول هو الوجود التجربى أي كل ما يصلح موضوعاً للعلم ، والصفة الأساسية لهذا الوجود هي الموضوعية . ومن الممكن دراسة الإنسان أيضاً دراسة عالمية موضوعية . ولكنها لن تكون إلا دراسة خارجية محضة لا تصل إلى أعمق أنفوار الإنسان .

وتمتاز فلسفة «يسبرز» بتحليلها لوظيفة العلم ، ووضع حدود . التي لا يمكن للعلم أن ينبعها ، وهو في هذا الجزء النقدي من فلسفته متخلص لـ «كانت» أشد الأخلاص لأنَّه يرى أنَّ العلم بحدوده لا يستطيع أن يتتجاوزها يفسح المجال للأيمان .

وأهم ما يتصف به العلم هو «العمومية» أو «اللائحة» بمعنى أن ما يصل إليه العلم من نتائج يمكن أن يقتضي بها الناس جميعاً بغض النظر عن تجاهلهم الشخصية ، فهو مستقل تماماً الاستقلال عن أي فرد من الأفراد وهذا ما يسمى بالموضوعية في العلم .

بيد أنَّ التعريف في العلم ليس مطلقاً وإنما هو محدود ، إذ يحتفظ كل علم بعدد من الفروض والبديهيَّات التي يمكن إثباتها بالمنطق أو التجربة ويقتضي العلم بالضرورة إذا سلمنا بهذه الفروض والبديهيَّات .

ومن ناحية أخرى لا يمكن للعلم أن يستنفذ أو يستهلك موضوع بحثه الخاص ، فهناك دائماً بقية لم تكتشف أو مجهولة لم تصل إليه .

والعلم عامة أو مجموعة العلوم لا يمكن أن تنظر إلى العالم نظرة شاملة تحيط به كل ، وبالتالي لانستطيع أن نخلق تركيباً عاماً لاختلاف مجالات البحث فيها بعضها عن البعض الآخر اختلافاً عميقاً ، فعلوم النفس .

وال تاريخ والاجتماع والدين . . . النح تختلف اختلافاً تماماً عن علوم الطبيعة والكيمياء والرياضية ، هنا من ناحية الموضوع ، أما من الناحية الذاتية ، فان لكان عالم وجهة نظره الخاصة بحيث لا يستطيع أن يتعالى على ذاتيته في مثل هذه المحاولة لتركيب صورة عن الكون ، كما انه لا يستطيع أن يعتنق كل وجهات النظر الممكنة أو الوصول إلى وجهة نظر يجزم بأنها وحدتها الحقيقة . فلكل مفكر عالمه ، ولا وجود لعالم واحد .

أضف الى ذلك أن العلم في حاجة دائمة الى التفسير ، فالآلات الدقيقة تستطيع ان تقدم للانسان مقاييس دقيقة . ولكن هذه المقاييس لفائدة منها ان لم يقم الانسان بتنظيمها وترتيبها واستخلاص النتائج المختلفة منها ولهذا فان العلم يعتمد في نهاية الأمر على الانسان وعلى صفاته الفردية ولا يمكن أن يستقل عن هذه الصفات استقلالاً تاماً ، بل ان التفسير وبعض العناصر الأخلاقية الهامة من أمانة وغيرها تتدخل دائماً في العمل العلمي في كل لحظة من لحظاته ، والعلاقات الإنسانية تكمن دائماً وراء المعرفة ، فلا يكفي أن يكون الاستاذ ملماً بموضوع تخصصه بل لا بد من أن يقيمه بينه وبين تلاميذه علاقة إنسانية معينة تساعده على غرس العلم في نفوس تلاميذه وكذلك الطبيب المتخصص في حاجة الى شيء آخر غير مجرد العلم لكي يبعث الثقة والأمل في نفوس مرضاه .

وقد اشار القول ان العلم لا يستطيع أن يشبع الانسان في بحثه عن الحقيقة لأنه لا يجيب على تلك الأسئلة التي وضعها الانسان منذ أقدم القصيدة والتي لم ينقطع حتى الآن عن وضعها .

ونستطيع أن نقول ان عمل العالم هو أن يوسع مملكة المعرفة بأن يغزو مناطق جديدة من المجهول ، ولكن المحدود الذي تحيط بمملكة المعرفة كثيرة لا يمكنه أن يتغلب عليها جميعاً ، ولذلك يراوده الشعور بأن هذه المحدود لانهائي ، ولكن هناك حدوداً نهائية في الواقع ، وهذه الحدود هي التي تفصل بين العالم العضوي واللاعضوي ، بين الحياة والعقل ، وبين العقل والروح .

هناك هotas بين الواحد والآخر لا يمكن عبورها مهما طال الزمن ، واحسنا يوجد هذه الهotas هو الذي يدفعنا الى الاعتقاد في وجود « الشيء في ذاته » أو « المتعال » وشعورنا بأن عالمنا ليس مكتفياً بذاته وإنما معتمد على شيء يمكن عبر الاشياء جميعاً هو الذي يدفعنا الى دفع باب العلم لكي تشرف على عالم الميتافيزيقاً أو عالم ما وراء الطبيعة .

ونحن لا نستطيع أن ننتقل من ميدان العلم الى ميدان الفلسفة أو الميتافيزيقا دون أن نقوم بوتيبة ، وهذه الوتيبة تتطوى على شيء من المعلو أو التعالى وموضوع الدراسة في هذا الميدان هو « الآتا » أو الذات في وجودها العيني الأصيل . وهو الوجود بمعناه الحقيقي ، وليس معنى هذه الوتيبة أننا نثبت خارجين من هذا العالم ، فإن الآتا تظل دائماً داخل العالم . مهما تفعل ولكننا نتجاوز « الوجود الموضوعي » الى الوجود الذاتي ، والواقع أننا لا نستطيع الاستغناء عن العالم ببدونه لا نستطيع أن نتحقق أمكانياتنا . ولا تستطيع ذاتنا أن تتخذ صورة محددة ، وفي الوقت

نفسه نحن نشعر أن العالم عقبة في سبيل العلو ، وإننا إذا استسلمنا لوسيونيته فقدنا أثمن مافيها ولهذا فإن العلاقة بيننا وبين العالم علاقة توتر .

ومن هذه العلاقة يمكن أن نستخلص الصفة الأساسية للأنا أو الذات وهي أنها رغبة مستمرة في تجاوز نفسها والعلو عليها وكل ما تبلغه تعتقد أن من الواجب أن تبلغ أكثر منه ، والآن الحقيقة مجرد امكانية لما يجب أن تكونه ، والفعل الذي يصبح به الإنسان نفسه هو ما يسميه يسبرز بالوجود *Existenz* .

ولهذا الوجود سمات ثلاثة تشير إليه تلميحا ولكنها لا تكفي لاستفراغ كل ما فيه ، أو نستطيع أن نقول هي الخطوط الرئيسية التي يسلكها لكي يحقق أسمى ما فيه . وهذه الخطوط الثلاثة هي :

١ - الحرية ، أي اختيار الإنسان لنفسه .

٢ - الاتصال الحقيقي بالآخرين ويتم هذا الاتصال عن طريق الصراع العاشق .

٣ - التطور الروحي داخل إطار العالم .

الحرية : والحرية عند « يسبرز » هي هذا الانشاق الأولى للوجود ، أو هي الفعل الذي به تنتقل الذات إلى مجسمان من الوجود يختلف كل الاختلاف عن مجال الوجود الموضوعي - أي وجود الأشياء - لكي تبدأ في خلق نفسها .

والحرية لا يمكن إثباتها أو البرهنة على وجودها ، ومشكلة الحرية مشكلة قديمة ولكنها زائفة ، وقد حلت هذه المشكلة حين متناقضين يمكن أن نسميهما بالجبرية واللاجبرية ، والواقع أن الاعتراف بالحرية كان يقوم غالباً على أساس التصور الذي يجعل من الفعل الحر فعلاً بلا علة أو سبب ، وهذا التصور يجعل من الحرية فعلاً جزافياً لا معنى له ، وليس هذه هي الحرية المدققة .

ومن الفلسفية من نظر إلى الحرية على أنها فعل لا يتعدد من الخارج أو لا يخضع لتعديادات ودوافع خارجية ، وفي هذا يخطئ الفلسفة بين حرية الفعل وحرية الاختيار . فمن الممكن مثلاً أن اتصرف دون ار감 من الخارج في حالة الخوف أو التعب مثلاً ، هل معنى ذلك أنني حر لأن الدافع إلى الفعل داخلي بحث ؟ كلاً فإن الدافع لا يحدد الاختيار ، وإنما الاختيار هو الذي يحدد الدافع .

ويعتقد يسبرز أن اهتمام الإنسان بأن يصبح حراً كافٍ وحده لأن يجعله حراً . والحرية ليست شيئاً نكتشفه ، وإنما شيء نفعله ، وحينما أقول أنا موجود أنا نفسي ، أنا حر ، فإن هذه الصيغة جميعاً تعبر عن تجربة وجودية ، وهي بعينها تجربة « ديكارت » حينما قال « أنا أفكر فانا موجود » غير أن ديكارت قد أستهواه ملكرة التفكير فربط بينها وبين الوجود ، وكان في ذلك خطأ كل الخطأ .

والحرية ليست عمياء ، والفعل الذي أقوم به بلا سبب ولا دافع وإنما أقوم به اعتباطا لا يمكن أن يعد فعلًا حرا ، وإنما الشرط الأول للحرية هو المعرفة ، فإذا لم يجد الإنسان نفسه بين امكانيات وقيم مختلفة وإذا لم تصبه حيرة الاختيار بين هذه الامكانيات والقيم ، فان قراره الذي يتخدنه سيكون تابعها لاقية له .

والشرط الثاني للحرية هو الشعور « بقانون ما » فلا وجود لحرية بلا قانون ، ونحن لا نختار بين الامكانيات المختلفة مصادفة لا والما بالرجوع الى لوحة القيم .

بيد أن الحرية شيء آخر غير هذا كله ، وهنالا تظهر معنى المفارقة *paradoxa* عند « يسبرز » فالحرية متناقضة لأنها بداية مطلقة ولكنها في الوقت نفسه مشروطة بشرط ، وموضوع الحرية دائمًا محدد ، ولكنها تهدف إلى غاية لا متناهية ، وتظل هذه الغاية مجهولة لأننا لا نعرفها إلا عن طريق عدم رضانا بما نبلغه ، ويرغبنا المستمرة في تجاوز كل ما نصل إليه .

والوجود لا يمكن أن يتحقق إلا في صورة محدودة ، وهذا التحديد هو معنى الأخلاق أو الفشل عند « يسبرز » فان الحرية تزيد أن تتحقق في صورة لا نهاية كما رأينا ولكن وجودها في العالم يجعلها تتحقق في صورة محدودة بيد أن هذا التحديد ، وهذا الخلاف هو الذي يفتح للذات باب العلو أو التعالي .

ويحسن بنا أن نفهم معنى التحقيق الوجودي عند « يسبرز » وكيف يتم .

أن يصبح الإنسان نفسه ، هذا هو معنى التحقق الوجودي . أما كيف يصبح الإنسان نفسه فذلك لا يتم إلا بالاتصال بالآخرين .

الاتصال : و « يسبرز » يختلف كل الاختلاف عن « كير كجورد » في هذا الجزء من فلسفته ، فيبينما يحاول « كير كجورد » أن يستمر في عرشه وصمته واستسلامه مؤمنا بأن الصلة الوحيدة التي يمكن أن يرتبط بها الفرد هي صلته بالله « وأن الوحدة أمام الله هي الوجود الحقيقي » ترى أن « يسبرز » يؤمن بضرورة خروج الذات من وحدتها وعزلتها ، لأنها في هذه الوحدة وتلك العزلة لا تستطيع أن تصل إلى تحقيق نفسها تحيقها كليا ، فلا بد من الاتصال بالآخرين لكي تصبح الذات نفسها .

وفي هذا الاتصال تأخذ الذات وتعطي ، وهي في لقائهما مع الغير لا تقدم ذاتا قد تكونت فعلا ، وإنما تصبح ذاتا حقيقة حينما تشاطر غيرها الميزة ، وهذه المشاطرة تتم على أساس أعمق من الاتصال اليومي المبتدىء فهي مطاء وأخذ في صدق تام وصراحة مطلقة .

ليس من شك أن الاتصال في فلسفة يسبرز هو أعمق أجزاء هذه الفلسفة وأكثرها اصالة وجدة .

فقد رأينا كيف جعل « سارتر » من الصلة بين الذات والغير صراعا

مستمراً وكيف سبقد « هيجل » الى ذلك فجعل من هذا الصراع صراعاً حتى الموت .

اما يسبرز فقد جعل من هذه الصلة « صراعاً عاشقاً » وهذا هو موضع الطرالة في فلسفته .

فالاتصال لا يتسم الا بين موجودين « خلق كل منهم يختلف عن الآخر Zueinanderseins » وفي هذا الاتصال تتم بين هذين الموجودين عملية خلق متبادل ، بمعنى أن كلاً منها يساعد الآخر في أن يكون نفسه ، وعملية الخلق هذه تقتضي الصراع ، ولكن صراع لصالحة الآخر ، وحب: في أن يكون هذا الآخر متحققاً متكاملاً . أي أن يكون نفسه وأن ينتمي بحريته كاملة في خلق نفسه ، ومن ثم كان هذا الصراع عاشقاً .

وانا لا أستطيع أن أتصدى اتصالاً حقيقياً بالآخر دون أن أكون نفسي وأن يكون الآخر نفسه كذلك ، فلابد أن يشعر كل منا بحريته إلى أقصى حد ، وبذلك يكون الاتصال بينما حرراً لا ارغام فيه ، ويكون النداء أو الدعاء قوياً لا مرد له . فالاتصال يقتضي الانفصال ، وتمهد له العزلة والوحدة ، وتبدأ الذات في الشعور بفرديتها حينما تقف في مواجهة المجتمع ، أي حينما تخلص من ذلك الشعور الجماعي الذي يكاد يطغى على « الآنا » فيفقدها كل استقلالها الخاص وتميزها التام عن المجموع .

والواقع أن الاتصال الحقيقى ينبعث من الشعور بالامتناع عن ملء العلاقات الاجتماعية العادلة التي تربط بينما وبين الآخرين ، وحينئذ تتولد في نفسي رغبة شديدة إلى الوحدة والانعزال ، ولكن هذه الوحدة يجب ألا تطول والا تمشى الجفاف في وجودى ، وكانتني شجرة خلت عروقها من الماء . وفي هذه الحالة أشعر أننى لن أصبح نفسي حقيقة إلا بالاتصال الحقيقى بالآخر على شرط أن يشعر هو الآخر بمحاجته إلى .

فالاتصال الحقيقى يقتضي الوحدة والاتحاد معاً . واللحظة التي افتح فيها أبواب نفسي للآخر هي اللحظة نفسها التي أحقق فيها معنى وجودى خطبيعة الاتصال الحقيقى اذن ديداكتيكية متناقضه لأنها تمثل الى تقيضها وهو الانفصال ، وذلك لأنها تقوم على الحرية ، والحرية متناقضه لأنها تستغني عن الآخر وتعتمد عليه في الوقت نفسه .

وللاتصال طابع السر أو المعجزة لأنها تعجز عن تفسيره بوساطة المقل الاوضوعى وذلك لأنها يتم داخل نطاق التعالى او الله ، ويقول يسبرز « أنا وانت منفصلان في الوجود التجريبي لكننا شيء واحد في التعالى » .

والاتصال يجب أن يتم في تحفظ تام ، وبلا أي تحفظ ، فلا أتذلى عن شيء من امكانياتي ، ولا أتازل لحظة واحدة عن حرريتي ، فانا « أصدان » الذى أحمله للآخر ، وفي الوقت نفسه يجب أن أكون أمام الآخر عارياً عن كل قناع مجرد من كل حرص أو حذر وأن أظهر في نفسي كل خوفاً أو خجل من العرى الروحي ، والا اختنق الاتصال في جو من الاستمرار والغموض يجب أن يبرح الحفاء بيني وبين الآخر ، وهذا هو الحب .

فالحب هو الشرط الأساسي للاتصال وإذا لم يكن حب لم يوجد غير نوع من الاتصال اليومي المبتلى .

والحب هو الذي يحيل الصراع بيننا وبين الآخر إلى صراع مفعم بالامل قائماً على الرجاء ، وهو حركة مستمرة ، وتطور دائم تتعالى فيه الذات وتجاوز وجودها الحاضر بلا انقطاع ، ولكن يبقى الحب ويذوم يحب الإيلاع هدفه ، والا كان في ذلك موته ، اذا لا يستطيع الحب أن يحيياً بغير هذا التعالي المتصل .

ونحن نعلم ان الطبيعة الإنسانية عرضة للانحرافات ولأنواع النقص المختلفة فالحب يصطدم في كل لحظة بانانيتي وحبى للتفوق والسيطرة وبخل بنفسى وغيرتى عليها ، فإذا استسلمت لهذه النزوات والغرائز تحطم الاتصال الحقيقي بينى وبين الفير ، ولهذا لا يخلو الاتصال الحقيقي بالغير من صراع مع النفس ومحاولة لتغلب الجانب الطيب فيما على الجانب الشرير .

وقد يتعرض الاتصال الحقيقي لنكسة في حالات معينة كالزواج مثلاً ، فالمفروض ان الدرج هو الذي يوجه زوجته ، وله عليها حق الطعام ، ولكن هذا كله يجب أن يتم دون ارغام أو تجاهل لارادة الزوجة إذا أردنا أن نحتفظ للاتصال بطابعه الأولى الاصيل ، وكذلك على الزوجة أن تطيع زوجها ولكن يجب الا تكون هذه الطاعة عبودية ومذلة بحيث تفقد الزوجة شخصيتها تماماً .

فالحب عند «يسبرز» يتخذ معنى مختلفاً من الحب الذي نعرفه ، اذ ينطوي على الصراع والكفاح ويقتضي من المحب ان يأخذ حجمه دائمamente ان يتخلى هو او الطرف الآخر عن المثل الأعلى الذي يجمع بينهما في محاولة واحدة هي محاولة الاندماج في التعالي ، ولكن في هذا الصراع يجب ان يتبع عن أمر واحد ، وهو الا افرض نفسى مطلقاً على الآخر ، فان في مجرد هذا الفرض انها كما لترجمة الاتصال فإذا فشلت يجب الا يخامرني اليأس بل ينبغى على ان اكون مخلصاً لمعنى الاتصال نفسه ، فاحاول ان اتصل من جديد ، وهكذا باستمرار .

التطور داخل العالم : وتحقق الذات لا يمكن ان يتم خارج العالم كما اشرنا الى ذلك من قبل ، بل انها تظل مرتبطة بالعالم ارتباطاً وثيقاً . فإذا أرادت أن تتطور بحرفيتها دون أن تتخذ من العالم الوسائل الكافية لتحقيق هذا التطور سقطت في الفضاء ، فلا بد اذن من تزاوج الوجود - أي وجود الذات مع الوجود التجربى - أي وجود العالم . وهذا التزاوج هو ما يسميه «يسبرز» بالتاريخية *Historicité* وهذه التاريخية هي التي تمنع لامكانياتنا الاممحدودة طابع التحدى ، وهي التي تضفى على نوایانا ثواباً من الواقعية والحرية يجب أن تندمج مع العالم وتتشابك لكي تتحقق أي يجب أن تتخذ مواقف situations معينة .

ونحن في كل لحظة من لحظات وجودنا في موقف معين ، هذا الموقف

عبارة عن مجموعة من الظروف المعقّدة ، وكل موقف من هذه المواقف جزء من كل أكبر منه ، وهو دائماً يسبّبه إلى التغيير ليحل مكانه موقف آخر ، وهكذا تتّسّل حياتنا من سلسلة من المواقف المتّوالبة . بيد أن هناك مواقف خاصة يسمّيها « يسبرز » المواقف الحاسمة ، أو الحدية *Situations-Limites* وقد سمّاها كذلك لأنّها تقف بنا عند حدود لا نجد لها تفسيراً كالموت والالم والصراع والخطيئة وتدفعنا هذه المواقف إلى اتخاذ قرارات حاسمة .

وفي هذه المواقف نشعر أن دافعاً ملحاً يدعونا إلى أن نغير أنفسنا وأن نتخلّى قراراً حاسماً ، فان أنفسنا بما هي عليه لا تكفي لمواجهة هذه المواقف ، فاما أن نصبح شيئاً أكبر وأعظم ، أو ان ننهر وتتحطم ونصبح أزواجاً ضالة ... أما ان نصبح كل شيء ، أو لا شيء .

فالموت يذكرنا بأن حكمتنا وقوتنا محدودتان ، ويصرّفنا بذلك عن الرغبة في تفسير كل شيء في العالم ، ويجعلنا نكرس أنفسنا لكي نمنح حياتنا قيمة قبل أن تنقضى .

ويذورنا الموت أولاً حينما نفقد من نحب ، وحيثند لا نجد لنا حيلة إلا أن نخلص لذكرى من نحب ، وان تكون أوفياء لما تعلمناه وأقمنا منه ، وبهذا الوفاء والاخلاص نوّقّن بأنّ من نحبه لم نفقده تماماً ، وفي هذا اليقين وحده ينهض الدليل على خلود الروح .

اما موتنا الخاص فشيء أكثر خطورة ، شيء يجب أن نعانيه بأنفسنا لنعرف كيف يكون ، وحين يتهدّدنا الموت نتساءل : ماذا يكسب الإنسان اذا ظفر بالعالم كله ، وخسر نفسه ويستبدل بنا الرعب حينما تلمع الموت على عتبة بابنا بعد أن تخلينا عن رسالتنا وتقاعدينا عن خدمة ذلك الحق الذي هو ووجودنا شيء واحد ، واصبحنا عبيداً للظروف توجّهنا كيف شاءت أما اذا كنا أسياد مصالحنا ، وتمسّكتنا برسائلنا دون وهن أو تردد فاننا سنواجه الموت في شجاعة واطمئنان ، بل اننا سنرحب به عندئذ دون خوف أو وجع .

والصراع هو الآخر من المواقف التي نسلم بها في الحياة ، بل إننا لنتعرّض في كل لحظة من لحظات حياتنا للصراع مع الآخرين ، اذ تصطدم الإرادات بعضها بالبعض الآخر ، وتتنازع العribات لاختلاف وجهات النظر فيما بيننا . والحب وحده هو الذي يستطيع ان يوقّع بين وجهات النظر المتعارضة .

والخطيئة أيضاً لا مفر منها لأنّها في أثناء اختيارنا للإمكانيات نطرح إمكانيات أخرى مما يولد في نفوسنا شعوراً بالنندم والخطيئة ، فالآب الذي يكرس حياته لأبنائه قد يشعر بالخطيئة لأنّه لم يمنّع الوطن من العناية ما منعه لأبنائه ، ولكن الهرب من الاختيار مستحيل ، لأنّه لا بد من الفعل ومن ثم لا بد من الشعور بالخطيئة .

هذه هي المواقف التي يلتقي فيها الانسان بمصيره ، وفي حب

الانسان لهذا المصير دون تمزد واستسلام علو على التجربة ونزع الى  
الالقاء « بال تعالى » .

و « المتعال » أو « التعالى » كما يسميه « يسبرز » الذى نلتقي به  
في هذه المواقف الحاسمة من حياتنا هو « سر الوجود » ولكن نستطيع أن  
نبحث عن دلالة هذا المتعال وطبيعته لا بد لنا من منهج خاص يختلف  
 تمام الاختلاف عن المناهج المألوفة في البحث ، وهي المناهج التى تفضى  
بنا الى أن نجعل من هذا المتعال موضوعا من الموضوعات أو شيئا من  
الأشياء مما يفقده طابعه الأصيل .

والمنهج الوحيد الذى يمكن أن نصل به الى المتعال هو ذلك المجهود  
الذى يمكن أن يقوم به الفرد عن طريق حريته لتحقيق ذاته ، لأن هذا  
التحقيق نفسه ينطوى على المتعال كموضوع لايeman اذ تبلغه الذات حين  
تقوم بوئية غير كل القضايا المنطقية المعقولة .

والبحث عن المتعال هو في حد ذاته انشاء لعلاقة وجودية بيننا  
وبينه ، بل ان هذا البحث عثور على المتعال الذى كان متحققا في هذا  
العالم على هيئة شفرات chiffres مختلفة ، وكل ما فعلته هو اننى قرأت  
هذه الحروف او هذه « الشفرة » عن طريق الایمان .

فالتعال عند يسبرز ليس تعالى على هذا العالم الذى نعيش فيه  
وانما هو تعال باطن اي داخل في تركيب الوجود الواقعى التجريبى ، والا  
لم يكن لهذا الوجود اي معنى ، وهذه « الباطنية » او المعايشة « كمسما  
يسميها بعض الفلسفه العرب لا يمكن أن تكشف الا كلغة لا يستطيع  
أن يقرأها الا المؤمن بهذا التعال ، فهناك دائما بين الوجود الانسانى  
والوجود المتعال هذه الشفرة : هذه اللغة السرية التي توجد في كل مكان  
وفي غير مكان :

ويسمى « يسبرز » هذا المنهج الذى يمكن أن نصل به الى المتعال  
« بوجدان الليل » وهو السلوك الذى به يقلب الانسان كل القوانين  
الانسانية المألوفة رأسا على عقب ، وهي القوانين التي يسميها « يسبرز »  
« بقانون النهار » .

المتعال لا يمكن التعبير عنه ولو بالسباب كما يفعل بعض  
المتصوفة .. ورجال اللاهوت ، وتندم المقارنة بينه وبين اي شيء آخر  
لأنه هو الآخر المطلق .

ومن الخطأ بين أن نعتبر « صوت الضمير » هو صوت الله ، لأن الله  
لا يمكن أن يتحدث اليانا مباشرة ، اذ ليس من الممكن لانسان أن يقاوم  
صوت الله وفي هذا تحطيم حرية الانسان التي يحرض الله على أن تكون هي  
العامل الأساسي في العبادة .

ويرى « يسبرز » أن علاقة الانسان بالله هي مزيج من التحدى  
والعبادة اذ يتمدد المؤمن الحق على الحياة وما تفرض به من مظالم ، وكأنما  
ينزع به عرقه الى عالم آخر يختلف فيه الظلم والشر والقبح ، ولكنها يشعر

إلى الوقت نفسه بأنه جزء من هذا العالم الذي يتصرف عليه ، فأنى له اذن بهذا التصرف الذي ينزع به إلى عالم آخر أن لم يكن آتيا من الله ؟ فتمرد الإنسان على الله هو من عمل الله في الإنسان . وهذا التمرد عمل من أعمال العبادة ، لأن العبادة لا تكون صادقة إن لم تكن صادرة عن حرية مطلقة .

وللتعالى لغات ثلاث يتحدث بها إلى الإنسان ، فهو يتحدث إليه عن « جنرال ، التجربة » ، وعن هذا الطريق نرى الأشياء في شفافية تامة ، وتلمع بين ورائها المتعال ، أو عن طريق الناس ، وهذا الطريق يمكن أن يتبدى على صور ثلاث هي الإساطير والأديان والفن ، فيها يستطيع الإنسان أن يعبر عن الحقائق الحالية . بيد أن أحدا لا يستطيع أن يفهم هذه الصور المختلفة أو يتجاذب معها إن لم يكن مؤمنا بالحقيقة التي تحجبها وتبديها في آن واحد .

واللغة الثانية التي يتحدث بها المتعال إلى الإنسان هي لغة التأمل ويتخلد هذا التأمل صورة المذاهب الميتافيزيقية التي تتجه إلى المتعال ، ولكن هذه المذاهب لا تستطيع إلا أن تقدم علينا رموزا مجردة ، لا معرفة بالمتعال فهي « شفرة الشفرة »

وقراءة هذه اللغات هي الشغرة المفتوحة في الأشياء والتي نستطيع منها أن نطلع على أعمق لا غور لها .

ويتحدث علينا المتعال في لغة أخرى هسنة اللغة هي لغة الفشل أو الهزيمة ، ونحن نلتقي بها في حياتنا على صورة من الصور ، بل لا بد لنا من أن نلتقي بها ويمكن أن تجتمع في عبارة واحدة وهي « أن انكل فان » والنسيان ينتهي بأن يبتاع كل ما أراد الإنسان تحليده ، والماضي هوة عميقه يختفي فيها كل شيء فانفشل قانون شامل لا مفر منه سواء في مجال اتفکير العقل - حيث يصطدم الفكر في بحثه عن المطلق بما هو نسبي ، أو في مجال التفكير العملي الذي ينتهي بمحاولته لأن يصل بالوسائل المبيدة للجنس البشري إلى حد الكمال . بل يصيّب الفشل الذات في محاولتها لادرار نفسمها وتحقيق إمكانياتها .

وكان من الممكن أن تنتهي فلسفة « يسبيرز » عند هذا الحد الذي انتهت عنه فلسفة « سارتر » ، ولكن « يسبيرز » يمضى عميقا تجربته الذاتية إلى آفاق لم يتطلع إليها « سارتر » أو « هيدجر » ، وهذا ما يضفي على فلسفته طابعا خاصا أكثر عمقا ، فهو يقول إن الوجود يتكشف في هذا الفشل نفسه الذي يصبح حينئذ الباب الضيق الموصل إلى المتعال والإبدية .

والواقع أن حرية الإنسان في الاذعان لهذا المصير تعيل الفشل إلى نجاح والهزيمة إلى النصار ، أو بمعنى آخر أن حب المصير هو نوع من الإيمان الذي يبلغ بنا إلى المتعال في وثبة واحدة رائعة ، وهناك يتبدى لي الفشل على أنه نوع من الاختيار الذي يضعه الله في طريقك كيما أحياه اجتيازه . وليس معنى ذلك أن أصبح عن الفشل عمدا لكي يتم لي الإيمان . كلا فإن الفشل لا يكون فشلا حينما يتوقعه الإنسان ، وإنما الفشل الحقيقي هو ذلك الفشل الذي يصادفنا حيث كنا نتوقع النجاح ، ولا معنى

للفشل ان لم يخاطر الانسان بكل وجوده مخسأطراة صادقة ينشد لها النجاح ، أما توقع الفشل فهو نوع من القدرة Fatallisme الذي يستنكره « يسبرز » .

وهذا الاخفاق يجب آلا يقودني اذن الى السلبية لأنها نوع من العلم بل يجب أن أعتقد ذاتما أن ثمة شيء أستطيع ان أفعيه بعد هذا الاخفاق . لما الأذعان للمصير ليس الأذعان سلبيا صرفا ، ولكنه اذعان ايجابي ، اذعان فاعل ان صبح هذا التعبير اذعان حر يصل بى الى المتعال ، وفي هذه العبارة يمكن ان تتلخص فلسفة « يسبرز » .

جاپر سیل مارسل

(۱۸۸۹)

تبدا فلسفة «جبريل مارسل» بتجربة ذاتية خاصة كما تبدا كل فلسفة حقيقة لا تزيد عن نفسها ، وكان «مارسل» يحاول في كل ما كتب أن يحتفظ لتجربته الحية بكل ظلالها وطعومها ، وروائعها المختلفة على عكس الفلسفات القديمة التي ت يريد أن تخفي هذا كله في شيء من الخجل أو الغرور .

وفلسفة «مارسل» فلسفة عينية عازفة عن التجريد «والمشكلة الرئيسية فيها هي مشكلة التعبير والاحتفاظ بكل ما في التجربة الذاتية من نماذج وعيوب .

---

\* وند «جبريل مارسل» في باريس سنة ١٨٨٩ ، وأعد نفسه لتدريس الفلسفه ، ولذلك كان يقوم بانتدابه على فترات متقطعة اذ حملته رسالته نحو آفاق أوسع من التدريس فاشتغل بالنقد الادبي والكتابية للمسرح ، والتأليف والموسيقى ، وأخذ يسجل خواطره الفلسفية في يوميات ظهر فيها بوضوح تأثيره بالفلسفة المثالية التي أعقبت «كانت» وخاصة فلسفة «شننج» ، ولكنه كان عدواً لدوراً له يجعل كما كان زميلاً الروحى «كيركجورج» وذلك لأن الفرد في فلسفة «هيجل» ثارق ضائع في المطلق أو الروح المطلقة .

وكان «مارسل» يعتقد أن المسرحية هي أكثر اشكال التعبير امتيازاً لأنها يستطيع أن يخفى نفسه وراء أبطال مسرحياته ، وقد ورث هذا الحب للمسرح عن أبيه الذي كان يمضى سهراته في قراءة المسرحيات لابنه قراءة ممتعة .

وهكذا امتاز الفن بالتفكير الفلسفى فى شخصية «مارسل» بحيث لم يكن يستطيع أن يفصل الواحد عن الآخر .

وكان أبوه ملحداً متأثراً في ذلك بكتابات تين وسبنسر ورينان ، وكذلك عمه التي تولت تربيته بعد وفاة أمها وهو في سن الرابعة ، وكلاهما - العمة والأب ، كانوا ينزعان إلى «اللادورية» أما الأولى فنحو اللادورية الأخلاقية وأما الثانية فنحو اللادورية الجمالية مما ولد في الطفل شعوراً قوياً بالقلق والخيرة .

وقد عانى مارسل في طفولته وشبابه من العناية الفائقة والمراقبة الدقيقة التي فرضها عليه أبوه وعمته وجده لأمه ، فكان يشعر أن كل حركة من حركاته موضوع تعليق ودراسة .

وكان يمقت المدرسة مقتاً شديداً مما أثار في نفسه فيما بعد ثورة عارمة على مجموعة من التقاليد الاجتماعية .

وربما ارتبطت فكرته عن «الحضور» بشعوره القوى بحضور أمه رغم وفاتها وقد أشار إلى هسناً الشعور في فلسفته بما لا يدع زيادة لمستزيد .

وفي الجزء الثاني من اليوميات نلجمع أثر الحرب في تفكير مارسل ، فعندها نشبت الحرب الأولى الناجحة مارسل بوجهات الصليب الأحمر وانتقل في قلم المخابرات للبحث عن المفقودين ولم يشترك اشتراكاً فعلياً في الحرب لضعف صحته ، ولكن هذا العمل الذي كان يقوم به خلص على فلسفته سمة من الحزن والأسى العميق رغم تفاؤله وأقباله على الحياة . ولا يزيد « مارسل » أن يكشف عن الوجود عامه ، لكنه يريد أن يدرس الوجود في تفرده وتميزه كما يتحقق في « أنا » وذلك لأن حل المشاكل الرئيسية التي تتصل بوجود الله أو وجود النفس وخلودهما لا يمكن أن يتم إلا داخل إطار فلسفة عينية لأن هذه المشاكل تتصل بوجودي أنا وتضعه في كفة الميزان .

فلكي الفكر فيها يجب أن انكر في وجودي أولاً وأن أكشف هذا الوجود وأعمقه ولن يتم ذلك الا بالتجربة والتجربة وحدها .

فللسنة « مارسل » فلسفة عينية تجريبية ، ولكنها ليست نوعاً من الاستبطان السيكولوجي أو الترجمة الذاتية المصرفية التي تهتم بتسجيل الحوادث اليومية الجارية وإنما حاول هذه الفلسفة أن تعيد التجربة الذاتية ثقها الوجودي ، أي أن تبحث عن معناها وقيمتها ودلائلها وهذه الفلسفة تقوم بنوع من الإيقاظ الروحي للإنسان لا لكي يصل إلى الحقيقة ، وإنما لكي تظل روحه متاججة متعطشة إلى المعرفة باستمرار دون كلل أو وهن أو تكاسل ، ولا يمكن للإنسان أن يصل إلى المعرفة دون أن يتوجه إليها بكل قواه ، وأن يقامر عليها بكل ما يملك ، وفي هذا يقول « مارسل » إن كل مجهودي يمكن أن يعرف بأنه متوجه نحو « انتاج » - كم أنجز من استخدام هذا المفهوم الفزيائي ! - تيارات تبعث بها الحياة في بعض مناطق الروح التي تبدو أنها استكانت فيها إلى الفتور والانحلال .

وليس المعرفة عند « مارسل » هي معرفة المتراجع الذي يقف وجهاً لوجه أمام العالم ، أو الذي يتراجع بضيع خطوات لكي يتمكن من الرؤية .. كلا .. فان هذا النوع المتأرجح من المعرفة هو أشد أنواع المعرفة سطحية ، وإنما عملية المعرفة عند مارسل هي نفسها سر من الأسرار ، لأن الوجود سر لا ينفك ولا يمكن استهلاكه ، ولا تستطيع أن تقول إننا نملك المعرفة إذ أننا لا نملك إلا ما يمكن تقييده وحسابه ، وكل ما يمكن أن اعرفه يظل جزءاً لا متناهياً في الصغر إذا قيس إلى ما أحشه .

والمعرفة عند « مارسل » عملية تنقيب وحفر مستمر للذات ، هي حل متصل للرموز وعملية دائبة من القاء الأضواء .

ويستطيع « مارسل » في هذه العملية منهج « هرسل » الذي أشرنا إليه في مقدمة هذا الكتاب ، فهو يقطع من الواقع علاقة عينية ملمسة كالعلاقة بين الإنسان والغير أو شعوراً من المشاعر التي تراوده كالأمل مثلاً ، ثم يشرع في تحليل هذه العلاقة تحليلاً عميقاً حتى يصل إلى ما يختفي خلف الظواهر العينية فهو يبدأ من الواقع ومن التجارب الشخصية ليصل إلى ماوراء الواقع ، ولهذا يسمى يومياته « يوميات ميتافيزيقية » .

فالظواهر المختلفة تخفى وراءها الوجود ، فهي ليست حكایات يرويها أحمق كما يقول شكسبير — وإنما هذه الظواهر تشارك في الوجود بوسيلة أو بأخرى .

وليس الفلسفة الحديثة إلا هروباً من حل هذه المشكلة ، فهي أما أن تكون « لا أدرية » وهذا المظهر السلبي مجرد حيلة للابتعاد عن وضع المشكلة ، أو أن نرى في حاجة الإنسان إلى تفسير وجوده الذي يختفي وراء الظواهر صورة من صور « السجماتيقية أو الاعتقادية » التي حظمتها نقد « كانت » المثال وهذا النوع الآخر من الفاسفة ينكر كل ما هو شخصي في آية صورة من الصور بل وينكر كل ما هو « تراجيدي » أو « متعال » .

فاختطوة الأولى التي يجب أن نخطوها لكن نتخلص من هذين الموقفين هي أن نذهب للاتقاء بالنفسنا ، وأن نكشف عن أعمق ما فينا من أصلية وفرد وشخصية ، ثم أن نفك فنيما نكتشفه لكن نتمكن من اكتشاف ما هو أعمق من ذلك ، لأن أعمقنا لاحدود لها ولا نهاية .

ويبدأ « مارسل » بالفرق بين مواقفين يتخذهما الإنسان في الحياة هما « الوجود والملك » .

فالرغبة في امتلاك الأشياء أو التضوع لها والاستغراق فيها ، ومنع الآخرين من امتلاكها تجعل الإنسان مساوياً للأشياء ، وهذا هو موقف « الملك » .

والملك نوعان ، ملك لشيء من الأشياء كأن امتلك هذا المنزل أو هذه السيارة ، أو هذه الصفة أو تلك ، وهذه الفكرة ترتبط بفكرة القوة .

أما الموقف الآخر فهو الذي يعلو فيه الإنسان على هذا المستوى لكن يشارك في الوجود .

فما هو الوجود ؟

وهنا يميز مارسل بين عبارتين طالما اختلط التمييز بينهما ، وتعذر التفرقة وهما المشكلة والسر .

فالمشكلة شيء موضوعي يوضع أمامي حلله ، كما توضع الصخور في طريقى — دون أن أكون متضمناً فيها — فالمشكلة شيء خارجي بحث تقف منه الذات موقفاً منفصلاً تمام الانفصال ، فحل مشكلة هندسية مثلاً لا يؤثر على مصيري ولا يعرض حياتي أو وجودي للخطر .

أما السر فمسألة يوضع فيها وجودي كله موضوع الاعتبار — فهو ينطوى في داخله على الذات ، ولا يمكن أن يجعله الإنسان موضوعاً للفكر إلا إذا جعل نفسه موضوعاً للفكر كذلك ، فلا فرق بين أن نسأل ما هو الوجود ، وبين ما هو وجودي أنا ، والسر شيء لا يمكن تحديده وتعريفه ؛ وكل ما نستطيع أن نفهمه هو أن نتعرف عليه بنوع من الوجдан . فالبشر هشلاً يستطيع أن ينظر إليه الإنسان من الخارج طالما لم يحدث له ، أما إذا أصيب الإنسان بشر ما ، فإنه لا يستطيع أن ينظر إليه نظرة موضوعية

لأنه يصبح متضمنا فيه ومرتبطا به ، والحقيقة كذلك لأنها هي باطن الفكر ، الذي يحاول البحث عن هذه الحقيقة ، والحب سر من الأسرار لا تنتهي أرتبط فيه بوجودى كله . وهذه الأسرار جميعا مظاهر لشيء واحد هو الوجود وحيثما أسأله ما هو الوجود أشعر أننى الذى أضع السؤال - موجود - فالوجود ليس شيئاً أمامي وإنما في . فالوجود أذن هو السر الكبير أو سر الأسرار ولا حل له لأنه ليس مشكلة ، وهو حاضر حضورا دائمًا ، ولذلك فإننا نستطيع أن نشارك فيه دون أن نمتلكه ، وإن نتعرف عليه دون أن نعرفه .

وعلى هذا فإننا لا نجد في الميتافيزيقيا أية مشاكل ، وبالحال لا تقدم فيها أى تقدم ، لأن التقدم لا يكون إلا في الفكر الموضوعي الذي يتغلب على المشاكل التي توضع في طريقه ، وإنما الميتافيزيقيا عبارة عن سلسلة من الأسرار تفضي حلقاتها بعضها إلى البعض الآخر ، وتعمد الواحدة إلى الأخرى لأنها جميعاً تشتراك في سر واحد هو سر الوجود .

ويعتقد « جبريل مارسل » أن عدم انتفافه بين السر والمشكلتين الاسباب التي قضت على « الدهشة » وهي المحرك الأول للتفكير الفلسفى .

فقد أصبح الإنسان في نظر العلم الحديث عبارة عن مجموعة من الوظائف الحيوية ، والاجتماعية ، أما الوظائف النفسية فيحاول البعض ارجاعها إلى الوظائف الحيوية ، بينما يحاول الآخرون إدخالها ضمن الوظائف الاجتماعية إذ أن هذه الوظائف النفسية في نظر العلم لا تقوم بنفسها ، ومثل هذا التصور أي ارتباط الإنسان بوظائفه يبعث على اليأس والحزن ، لأنه يجعل من الإنسان كائناً حياً يتصرف وفقاً لوظائفه المقدرة له دون أن يكون له وجود يتميز عنها ، وفضلاً عن ذلك أصبحت فكرة الميلاد والحب والموت أشياء طبيعية جداً بالنسبة لهذا العالم الذي سود فيه فكرة الوظيفة ، بينما هي بالنسبة للفيلسوف باعثة على الدهشة والتأمل الطويل والتفكير المتصل .

والوجود في حد ذاته هو أول الأشياء الباعثة على الدهشة ، بل هو التجربة الأولى التي يرتكز عليها كل تفكير ، وهو نقطة البداية في البحث الفلسفى . أنا موجود .. هذه هي الحقيقة الأولى ، فديكارت كان مخططاً أشد الخطأ حينما قال .. « أنا أفكر ، إذن فأنا موجود » لأن الوجود في حد ذاته أشد وضوحاً من التفكير ، أو الحقيقة الأولى التي لا تحتاج إلى اثبات أو برهان أو قياس ، والتفكير لا يمكن أن يتم بلا وجود ، لأن الوجود سابق على كل تفكير .

والشعور بوجودى يرتبط أول ما يرتبط بجسمى ، وشعورى بجسمى يضع العالم في اللحظة نفسها التي يتم فيها هذا الشعور ، فوجود العالم إذن لا ينفصل عن الشعور بوجودى ، وفي هذا قضاء على مشكلة العالم الخارجي وهي المشكلة التي شغلت الفلسفات المادية والمثالية مثل السواء ، ومن الواضح أن « مارسل » ليس مثالياً أو مادياً لأنه يقضى على المشكلة في مهدها ، إذ لا معنى لأنفصال وجودى عن وجود العالم

هذا دام لي جسم ، والتجربة البدائية الأولى تؤدي بنا إلى الاعتراف بالاتحاد بين النفس والجسم وبين النفس والعالم .

ولا يعني « مارسل » بالجسم ما يتبدى لآخرين على أنه شيء من الأشياء وإنما هو يعترف بالجسم على أنه انطريقة الخاصة التي يعيها بها الإنسان وجوده ، لأن الإنسان لا يستطيع أن ينسلخ عن جسمه أبداً كان موقفه من الوجود فالجسم هو الوسيلة التي تتناسب بها إلى العالم » .

والواقع أن مارسل يهتم اهتماماً بالغاً بفكرة الجسم ؛ والجسم عند يجمع بين الذات والموضوع في آن واحد ، وهو الوسيط الذي لم يستطع « ديكارت » أن يكتشفه بين النفس المفكرة والعالم الخارجي . وحينما أُكِدَ أن شيئاً ما له وجود ذلك لأنني أربط بينه وبين جسمي ، بل أن العلاقة الغريبة الکائنة بيني وبين جسمي تكون في الواقع كل حكم وجودي أقوم به ، فهي إذن سر من الأسرار لأنها ليست علاقة موضوعية ، أو علاقة ملك avoir . فالجسم ليس أدلة استخدمها لأنني لا أستطيع أن أميز جسمي عن نفسي ، فأنا جسمي ، ولكن هل هذا هو كل ما في الأمر ؟ كلا .. فان في ذلك قضاء هي « الآنا » إذ يصبح الجسم حين ذلك هو وحده الموجود ، بينما الواقع أن جسمي لا يستطيع أن يوجد وحده ، والا أصبح جثة ، فأنا لا أتميز عن جسمي ، وهذا هو موضع الغرابة في هذه العلاقة ، وموطنه السر .

ولكن ما معنى هذا الوجود المتجسد ؟ *Incarnée* .

الوجود عند (مارسل) – وهو يتفق في هذا مع الفلاسفة الوجوديين – هو أن يصنع الإنسان نفسه بأن يعلو عليها ويتجاوزها صاعداً نحو المتعال ، وهذا النعل أو التصاعد لا يكون بغير إيمان ، والإيمان لا يكون بالفكرة وإنما يكون بالارادة .

والإنسان لا يستطيع أن يفهم نفسه إلا إذا كان وجوده كله متفتحاً على الله وعن طريق تحليلنا لوقفيين يتخذهما الإنسان في الحياة تستطيع أن تلقى أضواء على معنى الوجود ، وهذه الموقفان هما الأمل والوفاء .

ويهتم « مارسل » بتحليل هذين الموقفين تحالياً عميقاً وافياً وفي كتابه « الإنسان المتجول » يحاول أن يشيد ميتافيزيقياً للأمل .

وهو يعتقد أن الأمل هو نسيج الروح الذي منه صنعت ، وهو بالنسبة إليها كانتنفسن لا غنى عنه بالنسبة لللائين العي ، فهو التركيب الطبيعي للوجود الإنساني وليس معنى ذلك « أن « مارسل » يتبع أهل القلق الذي اعترف به الوجوديون جميعاً وخاصة ذلك القلق الذي يشير في النفس فكرة الموت ، فهو يقول إن القلق أمر طبيعي ، بل ضروري أيضاً ، وحياة « مارسل » وتجربته الذاتية لا تخلوان من القلق الذي يفضي إلى اليأس ، وليس الأمل مجرد رد فعل نتخذه للدفاع عن أنفسنا ضد رزايا الحياة ومحنها ، وإنما هو سلوك معقد يتألف من مواجهة العقبات التي تصادفنا والتسليم بوجودها مع التغلب عليها وتحويلها من

عوامل معوقة للنمو الفردي الى وسائل تصطنفها الذات لتحقيق امكانياتها وتأكيد نفسها . فالأمل هو استغلال للعقبات التي كان من الممكن أن تقدد إلى النجاح ، هو ملكة البدء من جديد ، وبلا انقطاع .

•  
فما هي القيمة الأساسية التي يقوم عليها الأمل؟

ان المحرك الاول في الأمل هو الاقبال على الحياة والحماس الذى لا يقبل الهزيمة ، والذى يؤمن دائمًا بأن من الممكن الاستفادة من التجربة .

ومن الوجهة الميتافيزيقية يتضمن الامل برهانا على المتعال ، لأن الامل هو هذه القوة التي تدفعنا دائماً الى الصعود المستمر ، والاتجاه نحو شيء اعلى من الواقع الذي تعيش فيه الذات . وهو أشبه ببرهان الكمال الذي اتخذه « ديكارت » لاثبات وجود الله ، ويخلص هذا البرهان في أننا ما دمنا نفكر في الكمال والكمال يقتضي الوجود لأن العلم نقص ، فلا بد أن يكون هناك كائن كامل موجود هو الله . وكذلك الامل ينطوي على الاعتقاد بأن الحياة معنى ، وأن المجهود الانساني الحقيقي لا يمكن أن يذهب سدى ، وإن الغائية تشيع في الحياة وإنما نشتراك في هذه الغائية ونساهم فيها بوجودنا ، ونعمل على أن يشارك غيرنا في الوجود دون أن نعوق تقدمه نحو تحقيق نفسه ما دام يهدف الى مثل عليا واحدة .

وتجربة « الوفاء » تكشفه لي أيضاً عن معنى الوجود الذاتي ، وتفتح الطريق لذلك الوصول إلى المتعالي ، والوفاء معناه أن يتمسك الإنسان بكلمته ويرتبط بالوعد الذي قطعه على نفسه أيما كانت الظروف والاحوال ؛اعبارية فانا حينما أعد أقيد مستقبلي كله .. لأن الوعد يلزمني بأن تظل مشاعرى كما كانت حينما قطعت هذا الوعد على نفسي وهذا مستحيل لأن الحياة والشعور في تغير مستمر كما أوضح برجسون بحق فانا اذ أفي بواعدي لا أخلص لنفسي لأنني سأفعل حينئذ ما يخالف شعورى ويتعارض معه .

فالوقاء يضمن في محبته .. ولكن الوجود نفسه يخرجني من هذه المحبة ، لأن الالتزام لامعنى له اذا جعلنا الذات وحالاتها الشعورية شيئاً واحداً ، فهناك عنصر دائم ثابت لا يتغير فيما يتغير الحالات النفسية ، والوعد هو ارتباط هذا العنصر الذي يتعالى على الحالات النفسية ويتجاوزها ، والذي يمكن أن يعد أعلى من النفس ، وهو عنصر لا يختلط بال موقف الراهن وإنما يتعالى على الحاضر وعلى المستقبل معاً لأنه لا يتقييد بالواحد أو الآخر ، وإنما يتقييد بكلمته ووعده فحسب ، وارتباطي بوعي معين يجعلني أقيم داخل ذاتي درجات بعضها أعلى من البعض الآخر ، وفي القمة مبدأ أعلى أرتبط به وفي أسفل السلم حياة تظل تفاصيلها مجهولة بالنسبة إلى ، ولكن هذا المبدأ الأعلى يظل مسيطرًا عليها أياً كانت هذه التفاصيل .

والوفاء، أنسا يقتضي الحرية ، لأنّه لا معنى لوعده نكون مجبرين

عليه بل أن الوعد الحقيقي هو الذي يحتمل في كل لحظة أن نحدث به، وبذلك يتخد معناه والا كان اضطراراً .

والواقع أن الحرية تعرض ذاتي للخطر ، لأنها امكانية لخيانة نفسى ، أو بتعبير فلسفى ، هي امكانية لسلب داخلى ولكننى أستطيع بها أيضاً أن أحقق نفسى وأؤكد ذاتى كشخص .

ولكن كيف يكون ذلك ؟ ٠٠ يكون باحتفاظي بالوحدة والثبات وسط ما تتصف به الحياة من كثرة وتشتت ، وإن اهترف بالماضى وأواجه الحاضر وأصنع المستقبل بنوع من الإبداع المستمر لنفسى ٠ إبداع هو والوفاء شيء واحد .

وليس الحرية هي أن أقوم بأفعال لامعنى لها ولا دافع كما يقول «أندريله جيد» لأن هذا التعبير نفسه متناقض ، والفضل الذى لا يرتبط به الفاعل ولا يعد مسؤولاً عنه لا بعد فعله ، ففي الحرية التزام ومسئولة والفعل الحر هو الوسيلة التى أحق بها نفسى ، فالحرية والوجود والفعل والشخصية كلها حقيقة واحدة .

والوفاء资料 يظل يتدرج بنا حتى نبلغ الله ، لأن الله هو الكائن الذى يبادلنا الوفاء المطلق ولا يتخلى أبداً عن الإنسان . وكل أنواع الوفاء ما هي إلا نداء من الله لكي يشهد على وفائنا ، ولكننى يضممنه ويحفظه ، والارتباط بشخص ما يصبح فى نهاية الأمر شهادة .

وهذه الصلة بيني وبين الله - وهي صلة بين شخصين - يجب أن تكون بالنسبة إلى مبدأ للابداع المقيقى ، لأننى بالصلة والعبادة أشارك خى منبع وجودى وفي اتحاد لا يبلغ مداره التعبير ، وواجبى اذن هو أن أكون مهيناً دائمًا لتلقى الوحي ، ومتاهياً للاتحاد مع الله .

فالإيمان عند (مارسل) عبارة عن دعوة أو نداء لا ارغام فيه أو اضطرار ويصبح الاخاد أو الكفر حينئذ في نظر المؤمن رفضاً وانكاراً أو عزوفاً وانصرافاً .

والإيمان عند (مارسل) ليس هروباً من القلق الذى تبعشه الحياة في النفس ، بل على العكس من ذلك نجد أنه وليد السعادة والارتياح والأطمئنان وفي هذا يقول «مارسل» ٠٠ لقد تولد الإيمان في تنسج في لحظة من لحظات التوازن الأخلاقى أحسست فيها أننى سعيد سعادة استثنائية » .

والإيمان ليس وفاءً لمعتقدات معينة ولكنه أشبه بالوفاء لشخص ما وهو يجعل الله حاضراً ، وكأننى أتحدث اليك «أنت» .

والعلاقة بين «الانا» و «الانت» هي أيضًا سر من الأسرار كالعلاقة بين النفس والجسم ، وكما أن الشعور بالواحد يقتضى الشعور بالآخر ، فإن في مجرد الشعور «بالانا» شعور بالغير أو بك «انت» ٠٠ فلا انفصال في التجربة للواحد عن الآخر ، واكتشاف أحدهما يتم في لحظة واحدة مع اكتشاف الآخر .

وهنالك آخر مطلق أو « أنت » مطلق هو الله . ولا يمكن أن تتحقق ذاتي الا بعد الارتباط بالله عن طريق الإيمان .

والتجربة التي تكشف لي عن الآخر هي تجربة الالتزام أو الارتباط نفسها لأنها تكشف عن الآنا والآنت في وقت واحد . والارتباط يتم بالغير فنحن لا نرتبط بالأشياء ، ولا يمكن أن تطلب منا الأشياء أن نفي بوعودنا مثلا . حقا من الممكن أن يرتبط الإنسان بمثل أعلى أو رسالة معينة ولكن الشرط الأساسي لهذا الارتباط هو أن تتشكل شخص الرسالة أو المثل الأعلى في ذعيم أو مفكر أو فيلسوف ، لأن الصيغة المجردة لا يمكن أن تطالينا بشيء ، بل على العكس هذه الصيغة مدبللة بالوجود الى الفعل الذي أضنه بها .

ولكن لا نستطيع أن نقول إننا في حالة التمسك بمثل أعلى إنما نرتبط بأنفسنا ، وأن الوفاء يعود في نهاية الأمر الى علاقة بيننا وبين أنفسنا ؟ ألمست حينما أفي بوعودي إنما أؤكد وحيدة شخصيتي وتكاملها ؟

الواقع أن مثل هذه النظرة تسليط الوفاء طابعه الأصيل لانه يستحبيل عندئذ الى رغبة قوية في الاحتفاظ بالكرامة والتثبت بالغرور الانساني . والحقيقة إننا نرتبط بالآخر على أنه شيء مختلف عنا ، فالأشياء جميعا تختلف عنا ، وإنما نرتبط به على أنه حرية وشخصية مختلفتان عن حريتها وشخصيتها .

والارتباط أو الالتزام لا بد أن ينشأ عن دعوة من الآخر لنا ، لأن الآخر أن لم يكن محتاجا الى ، فلا داعي للارتباط به . فالارتباط يقتضي الكرم والبذل والتضحية ، وعلى هذا الأساس يمكن أن نميز بين الشخص المشغول بنفسه المنطوى على ذاته ، الآنانى الذى ينظر الى وجوده باعتباره ملكا يخشى أن يفقده أثناء عملية العطاء والمنع ، وبين الشخص الذى ينفتح وجوده للغير ، بل الذى ينسى نفسه ويشق في الغير ، بل يعتقد أن البذل والعطاء هما الوسيلة الوحيدة التي يستطيع بها أن يخلق شخصيته .

فالأصل في الوجود أن يكون مشاركة Co-existence في الوجود ، وأن يتتخذ صيغة « نحن » لا « أنا » فحسب ، وهذه المشاركة لا تقتصر على مجرد المعاية في الزمان والمكان ، أي في مجرد الوجود مع الآخرين وإنما هي حضور متبادل واندماج ، وهذا ما نشعر به في الصداقة والحب ، حتى بعد موت من نصادق أو نحب . والموت هو محك الوفاء الحالى لأن المضور هاهنا يتخلص معناه الصادق وتتسقط منه علاقه الوجود الواقعى ، أو الآخر بوصفه شيئا من الأشياء ، فالحب إذن ، أقوى من الموت لأنه يحتفظ بحضور الآخر رغم عدم اختفائه من العالم .

وكذلك الإيمان يجعل من الله حضورا Présence بكل مافي الكلمة من معنى ، لأن الله هو « الآخر » المطلق وهو « شخص » تقوم

الصلة بينه وبيننا على أساس من الحوار والصلة ، والصيغة الحقيقة للاعتقاد في الله ليست هي « أعتقد أن .. » وإنما « أعتقد في .. ، فالاعتقاد عبارة عن فعل من أفعال الثقة في شخص ، أي أنه أثق بالله ، فأتربط به بكل وجودي وكيناني ، وهذا الفعل لا يصدر عن الفكر مجرد ، ولكن عن وجود الإنسان المؤمن كله .

وفي اللحظة التي يرتبط فيها الإنسان بالله يشعر أنه ليس مخلصا كل الأخلاص في هذا الارتباط ، أو على الأقل يشعر أن إخلاصه ليس كافيا لارتباطه بأشياء أخرى دنيوية تبعده عن الاستفراغ الكلى المطلق في الله ، وهنا يصبح إيمانه انتظارا أو أملا في أن يهرب الله إلى الأخذ بيده والاسراع إلى نجاته وتخليصه من شوائب الضعف والعجز التي تبعده عن بلوغ مرتبة الإيمان الخالص .

فالمؤمن من لا يستطيع أن يعتمد على نفسه وعلى قواه الخاصة فمحضها بل لا بد من أن ينوب إلى الله ، وينسب إليه لكي يرفعه الله إلى ملائكت السماء .

وهكذا تجد أن فلسفة « مارسل » متفتحة على العناية الإلهية ، وأن التجربة الإنسانية في هذه الفلسفة هي « الإيمان » بالله إيمانا مطلقا وأنها تسلك سبيل التصور المسيحي حتى تصل إلى غايتها وتحقق هدفها من الاتحاد بالله والاستفراغ فيه والاستجابة إلى دعائه :

## خاتمة ..

لادعى بعد هذا العرض الوجيز لتلك الأشكال الوجودية التي قد وفيتها حقها من الدراسة والبحث ، ولذلك فانني لا أستطيع أن أقف منها موقف الناقد ، فاقع في ذلك المخطأ الجسيم الذي يقع فيه قوم يصيرون لاذع نقادهم . وقارضن لومهم على أفكار وأراء لم يكفووا أنفسهم عناء فحصها ودراستها . بل ان منهم من يعترف بأنه لم يقرأ عنها شيئاً ، ومع ذلك فإنه يضم صوته الى تلك الأصوات الناقدة متائراً بالضجة الهائلة التي تحدثها تلك الأصوات من جهة ، وبما يراه من الأفعال المبتدلة الفاجرة التي يقوم بها دعاة الوجودية – وما هم من الوجودية في شيء .. من جهة أخرى .

ان كل نقد للفلسفات الوجودية دون فهم عميق لجوهرها ومراميها وغاياتها مضيعة للوقت ، وعبث لا طائل وراءه .

والواقع الذي لا يستطيع المرء انكاره مهمـاً أوـتـى من موهـبة عـلـى الـاجـحـافـ والتـضـليلـ هوـ أنـ الـفـلـاسـفـةـ الـوـجـودـيـيـنـ قـوـمـ تـعـمـقـواـ بـحـثـ الـوـجـودـ الـإـسـلـانـيـ لـيـصـلـوـاـ إـلـىـ أـبـعـدـ أـغـوارـهـ ، وـانـكـبـواـ عـلـىـ تـحـلـيلـ تـجـارـبـهـمـ الذـاتـيـةـ تـحـلـيلـاـ دـقـيـقاـ قـلـمـاـ أـتـيـعـ لـغـيرـهـمـ مـنـ الـفـلـاسـفـةـ الـقـدـماءـ . وـهـمـ فـيـ هـذـاـ التـحـلـيلـ جـادـوـنـ كـلـ الـجـدـ ، - يـرـيدـوـنـ أـنـ يـصـلـوـاـ إـلـىـ اـقـامـةـ فـلـسـفـاتـ جـديـدةـ جـديـرـةـ بـهـذـاـ الـاسـمـ . وـقـدـ تـجـدـ فـيـ هـذـهـ الـمـحاـوـلـةـ ثـفـرـاتـ وـاصـعـةـ أـوـ ضـيـقةـ ، وـلـكـنـ هـذـاـ كـلـهـ لـاـيـقـدـحـ فـيـ قـيـمـةـ هـذـهـ الـمـحاـوـلـةـ وـخـصـوـبـتـهاـ وـثـرـائـهـاـ ، وـأـنـ مـنـ الـمـحـكـنـ لـلـفـلـيـسـفـ الـحـقـ أـنـ يـسـتـخـلـصـ مـنـهـاـ عـنـاصـرـ قـيـمـةـ ذاتـ دـلـالـةـ كـبـيرـةـ فـيـ الـبـحـثـ عـنـ الغـاـيـةـ مـنـ وـجـودـ الـإـنـسـانـ وـعـنـ الشـرـوطـ الـتـيـ لـابـدـ مـنـهـاـ لـكـىـ يـعـيـاـ حـيـاةـ أـصـيـلـةـ حـقـيقـيـةـ .

والشيء الواضح الذي يمكن أن نستخلصه من هذا العرض السريع هو أن الوجوديات جميعاً تتجه اتجاهها ملحاً عنيداً نحو « الذاتية » وقد يكون هذا الاتجاه مبالغـاـ فـيـهـ فـيـ بعضـ الـأـحـيـانـ ، وـلـكـنـ هـذـهـ الـمـبـالـغـةـ ضـرـورـةـ تـارـيـخـيـةـ أـنـ صـحـ هـذـاـ التـبـيـرـ - فـانـ هـذـهـ الـعـصـورـ الـتـيـ سـبـقـتـ ظـهـورـ الـفـلـاسـفـةـ الـوـجـودـيـيـنـ اـتـجـهـتـ إـلـىـ الـمـوـضـوعـيـةـ اـتـجـاهـاـ مـبـالـغـاـ فـيـهـ أـيـضاـ بـحـثـ قـدـمـتـ الذـاتـ ضـيـحـيـةـ عـلـىـ مـذـبـعـ الـمـوـضـوعـ وـفـسـرـتـ الـحـيـاةـ بـالـآـلـيـةـ ، وـأـنـكـرـتـ الـفـرـديـةـ فـيـ سـبـيلـ الـمـجـمـوعـ وـيـتـضـعـ ذـلـكـ أـوـضـعـ بـيـانـ فـيـ الـفـلـسـفـاتـ الـوـضـوعـيـةـ وـنظـريـاتـ دـوـرـكـيـمـ فـيـ عـلـمـ الـاجـتمـاعـ وـالـسـلـوكـيـةـ فـيـ عـلـمـ النـفـسـ حـتـىـ أـصـبـحـتـ الـمـشـاـكـلـ الـإـنـسـانـيـةـ تـحـلـ بـالـاحـصـاءـاتـ وـبـالـتـجـارـبـ الـتـيـ تـجـرـىـ فـيـ الـعـاـمـ الـكـيـمـائـيـةـ .

ولـكـىـ يـتـمـ التـوازنـ كـانـ لـابـدـ مـنـ حدـوثـ ردـ فعلـ مـضـادـ يـتـجـهـ نحوـ

الذاتية هو ذلك الذي لمسناه في الوجوديات الحديثة بحيث رأيناها تهتم كل الاهتمام بمشاكل الإنسان اليومية ، وبحياته الواقعية العينية الخاصة .

فالأمر الذي لا يمكن إنكاره هو أن الفلسفات الوجودية الإنسانية بكل ما تحمل هذه الكلمة من معنى ، فقد جعلت من الإنسان صانعاً لمصيره مبنوعاً لقيمه الخاصة فأفاقت بذلك على عاقته هممة شاقة عسيرة كانت بلا ريب سبباً في نفور الكثيرين من هذه الفلسفة المتعبة المجهدة التي تلقى العبر كلها على كاهل الإنسان دون أن تترك له عندها في التخلص عن هذه المسئولية ، أو ملاداً يستطيع أن يلجأ إليه هرباً منها .

والواقع أن الفلسفات الوجودية سواء المجددة منها أو المؤمنة تتفق جميعاً في شيء واحد ، وهو ضرورة العلو على الذات وتجاوزها باستمرار ، وفي هذا العلو وذلك التجاوز تحقق الذات نفسها وتملك زمام وجودها .

كما أنها تتفق جميعاً في التنبؤه على دراسة « الغير » وصلة الذات بالآخرين دراسة وافية ، وهي في هذا المجال تفتح فتحاً جديداً في تاريخ الفلسفة ، وتطرق باباً لم يطرقه أحد من قبل .

ومهما يكن من أمر ، فإن الفلسفات الوجودية فلسفات مليئة بالأفكار الخصبة جديرة بالدراسة الفاحصة والتأمل العميق .

وإذا كان هذا الكتاب قد أقنع بعض الناس بأن الوجوديات شيء آخر غير تلك المبادل والمهاذل التي يرونها ويسمعون عنها ، فأنني أكون قد بلغت الغرض منه وأصبحت الغاية التي إليها سعيت .

# الفهرست

| صفحة | الموضوع       |
|------|---------------|
| ٣    | مقدمة         |
| ١١   | كير كجورد     |
| ٢٣   | تيتشه         |
| ٢٩   | مارتن هييدجر  |
| ٤١   | جان بول سارتر |
| ٥٧   | كارل يسبيرز   |
| ٧١   | جابرييل مارسل |
| ٨١   | خاتمة         |



الدار القومية للطباعة والنشر

١٥٧ شارع مهير - سطيف

٤٠١٢ / ٦٧٥٣  
٤٠٨٩٤ / ٤٥٨٨





## مطابع الدار القومية

١٥٧ شارع عبّيد - روض الفرج

٤٠٧٥٣ - ٤١٠٢  
تمثيل - ٤٠٨٦٣  
٤٠٥٨٨



0450984

الثمن ١١ قرش

العدد ٤